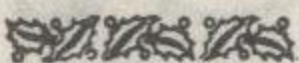


حُمَدٌ وَسُوْلُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ اشْدَادُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَانٌ بِنِبِيِّهِمْ  
تَرَاهُمْ رُكَاعًا يَسْجُدُونَ فَضْلًا مِنْ إِنَّ اللَّهَ وَرَضِيَ عَنِ ابْنِ آدَمَ



# ہدایہ الشیعہ

جس میں

مسئلہ خلافت کی تفصیلی بحث، تفیریہ کا پی منظر، کتاب اللہ میں  
صحایہ کا مقام اور مشا جراتِ صحابہ کی ایجاد اور  
وراثت انبیاء کی تحقیق وغیرہ مفید مضامین میں ٹوٹے



مُؤْلِفُہ

قطب العالم حضرت مولانا شیخ احمد صاحب گوجرانوالہ

ناشر

دارالاشاعت

مقابل مولوی مسافر خانہ کراچی ۱

# فہرستِ مَرَضَا میں

| ردیلہ | مباحث                                                                          | ردیلہ | مباحث                                                     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------|
| ۲۳    | پروردہ دعہ میں نہیں ہوا کتنا<br>کوئی آیت الحاقی نہیں ورمودہ                    | ۱۳ ۹  | ۱ دیباچہ<br>۲ اشتہار صدری راز شیعہ                        |
| "     | حافظت قلط ہوگا                                                                 | ۱۵ ۱۱ | ۳ مفتدرہ                                                  |
| "     | حافظتِ قرآن کا مضموم                                                           | ۱۶ "  | ۴ تقیہ کی بے بنیادی                                       |
| ۲۴    | عقائدِ شیعہ اور تقیہ میں بے لطی<br>انصار و مهاجرین کا ایمان اور حضرت<br>علی رض | ۱۷ "  | ۵ شیعیت کی دعوت ناجائز ہے<br>۶ تقیہ اور امام جعفر صادق رض |
| "     | مهاجرین و انصار اور امام جعفر صادق رض                                          | ۱۸ ۱۶ | ۷ تقیہ اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم                      |
| ۲۶    | اخطب کا قول حجت نہیں                                                           | ۱۹ ۱۶ | ۸ تقیہ اور حضرت آن                                        |
| ۲۷    | اہلسنت اور حضرت علیؑ کا مقام<br>شیعہ کی مفروضہ حدیث بھی محل طعن نہیں           | ۲۰ ۱۷ | ۹ تقیہ اور حضرت علی رض                                    |
| ۲۸    | خطاب اجتہادی صورۃ معصیت<br>ہے حقیقتہ نہیں                                      | ۲۱ ۱۸ | ۱۰ ائمہ کے بیٹے تقیہ کی کوئی وجہ نہ تھی                   |
| "     | سوال اول                                                                       | ۲۲ "  | ۱۱ تقیہ اور سیرت انبیاء و موسیٰ نبی                       |
| ۲۹    | جواب سوال اول                                                                  | ۲۳ ۲۰ | ۱۲ مهاجرین و انصار کا ایمان اور قرآن                      |
| ۳۰    | اہل بیت کے گھر جلانا بہتان ہے<br>خطاب و عصیان اور ایمان                        | ۲۴ "  | ۱۳ آیت میں الف لام کی وجہ سے عموم<br>و استغراق            |
| ۳۱    | محاربین امام کا ایمان بقول امام                                                | ۲۵ ۲۳ |                                                           |

| نمبر | مباحث                                  | نمبر | مباحث                                 | نمبر | مباحث                             |
|------|----------------------------------------|------|---------------------------------------|------|-----------------------------------|
| ۲۵   | حدیث مذکورہ کو موصوع کہنا سفاہت ہے     | ۲۸   | ۳۱                                    | ۲۶   | ندامت اور توبہ ماحیٰ کفر میں      |
| "    | دراثت انبیاء کا مفہوم                  | ۲۹   | شیعہ کے نزدیک کبیرہ بھی منافقی        | ۲۸   | عصمت ہمیں                         |
|      | سیدہ کو حدیث مذکورہ کا علم نہ ہوتا     | ۳۰   | عاصمت ہمیں                            | ۲۷   | سوال دوم                          |
| ۲۶   | عیب نہیں                               | ۳۱   | سوال دوم                              | ۲۶   | جواب سوال دوم                     |
|      | کتب لذت سے لفٹ پر استدلال ہوگا         | ۳۲   | سقیفہ میں صرف الائمه و ممن قریبیش     | ۲۹   | پیش کرنے کی درجہ                  |
| "    | نہ کہ دیگر امور پر                     | "    | صدیقی کی اولیت اور قول امام           | ۳۰   | صدیقی کی خدمات اور امام کا احترام |
|      | غیر موصوع لا، پر استدلال کے مقاصد      | ۳۲   | صدیقی کی خلافت صدیقی کی               | ۳۱   | صدیقی کی خلافت صدیقی کی           |
|      | سیدہ اور صدیقی کا کوئی خطبہ ہجوم کتب   | ۳۳   | حقانیت ہے                             | ۳۲   | حقانیت ہے                         |
| "    | اہل سنت ہمیں                           | ۳۴   | خلافت شیخین حق نہ مانتے میں مقالہ     | ۳۳   | خلافت شیخین حق نہ مانتے میں مقالہ |
| ۲۸   | فضل صدیقی اور امام ابو حیث رضا         | ۳۵   | "                                     | ۳۲   | اہل شیعہ کے یہے دو گونہ مشکلات    |
|      | سیدہ صدیقی رضی سے ناراض ہو کر          | ۳۶   | حریت امام                             |      |                                   |
| ۳۹   | فوت نہیں ہو میں                        | "    | سوال سوم                              |      |                                   |
|      | حضرت فاطمہ رضا اور امام زین العابدین   | ۳۹   | جواب سوال سوم                         |      |                                   |
| ۵۰   | ہوتی تھی                               | ۴۰   | حدیث سخن معاشر الانبیاء اور           | ۲۵   | ذکر کی تحقیق                      |
| ۵۱   | ذکر اور حضرت علی رضا اور امام باقر رضا | ۴۱   | ذکر کی تحقیق                          | ۲۶   | ذکر فیئر تھا، اور فی کا حکم       |
| "    | سیدہ کی تدبیح                          | ۴۲   | آیہ میراث کی مخاطب امانت ہے رسول اللہ | ۲۷   | صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں ہیں       |
| ۵۲   | سیدہ کی قبر لقبیح میں ہے               | "    |                                       |      |                                   |
| ۵۳   | سوال چہارم                             | ۴۳   |                                       |      |                                   |
| ۵۴   | جواب سوال چہارم                        | "    |                                       |      |                                   |
|      | انعقاد خلافت شوری سے ہوتا ہے           | ۴۰   |                                       |      |                                   |

| نمبر | مباحث                                                                    | نمبر | مباحث                                        | نمبر |
|------|--------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------|------|
| ۶۲   | علی رضا کا حکم ہوا                                                       | ۵۶   | مخصوص نہیں ہوتا                              | ۵۱   |
| ۶۳   | آئیہ میں ایہام واشترائک ہے                                               | ۶۵   | عقیدہ خلافت اور حضرت امام                    | ۵۱   |
| ۶۴   | حضرت علی رضا کا حذیفہ نامزد                                              | ۶۶   | صاحب منہاج کا انصاف                          | ۵۲   |
| "    | کر چکے تھے                                                               | ۵۷   | منافقین کو صحابہ جانتے تھے                   | ۵۳   |
| ۶۵   | حضرت عمر رضا کا حذیفہ سے یا ربار پر چھپا کمال ایمان تھا، اور اس کے دلائل | ۵۸   | حضرت فاروق کا اسلام اور فضائل                | ۵۲   |
| ۶۶   | ام سجاد معمصومیت کے باوجود اپنے ایمان پر مطمئن تھے                       | ۶۰   | حضرت علی رضا نے حضور کے فرمانے پر            | ۵۵   |
| ۶۷   | معاذ اللہ عمر رضا منافق ہوں تو حذیفہ                                     | ۶۱   | لفظ رسول نہ مٹایا                            | ۵۴   |
| ۶۸   | جھوٹے ہوں گے                                                             |      | فضائل شیخین اور حضرت علی رضا                 | ۵۶   |
| ۶۹   | سوال پنجم                                                                |      | نکاح کلسویم نہ                               | ۵۴   |
| ۷۰   | جواب سوال پنجم                                                           |      | خلافت صدیق رضا اجماع صحابہ سے                | ۵۸   |
| ۷۱   | سوال ششم                                                                 |      | متغیر ہوئی تھی                               | ۵۹   |
| ۷۲   | جواب سوال ششم                                                            | ۶۲   | اجماع کی مخالفت حرام ہے                      | ۵۹   |
| "    | تجزیفات شیعہ                                                             |      | اصحابہ شملتی کی خلافت اجماعی نہ              | ۶۰   |
| "    | امامت کا صحیح مفہوم                                                      | ۶۳   | ماننے کے مفاسد                               |      |
| "    | احادیث سے ظاہر ہے کہ بعض ایام                                            | ۶۴   | آئیہ انہاد لیکم مثبت خلافت                   | ۶۱   |
| "    | فتن میں امام نہ ہوگا                                                     |      | بلا قصل نہیں                                 |      |
| "    | ترجمہ حدیث میں تحریف                                                     |      | آئیہ میں اگر حضرت مطلق ہو تو حضرت علی رضا کے | ۶۲   |
| "    | حضرت صدیق رضا پر افتراء                                                  |      | بعد کوئی بھی امام نہیں ہو سکتا               |      |
|      |                                                                          |      | حدیث غیر مثبت خلافت نہیں                     | ۶۳   |
|      |                                                                          |      | بر عالم شیعہ حضور کو ستر بار اطمہن خلافت     | ۶۴   |

|    | مباحث                                    | نمبر | مباحث                                        | نمبر |
|----|------------------------------------------|------|----------------------------------------------|------|
| ۸۶ | خود حضور کو محی ہوا                      | ۷۳   | صلیٰ قاتلان عثمان پر احت کرتی تھیں           | ۷۵   |
| ۹۰ | مراد پادر قبر میں امام کے بارے میں سوال  | ۷۴   | صلیٰ علی کی خلافت کو جی حق جانتی تھیں        | ۷۶   |
| ۸۶ | موضو عاشیعہ میں سے ہے                    | ۷۵   | صلیٰ اور امام کے مقابلہ کا پس منظر           | ۷۷   |
| ۹۱ | قاتل صلیٰ کو ایذا ادا یا لب پر قیاس      | ۷۶   | ذامت محل طعن نہیں                            | ۷۸   |
| "  | کرتا جماقت ہے                            | ۷۷   | ذلت ابیار سے بھی ہوئی اور حضرت علیؑ          | ۷۹   |
| ۹۲ | حضرت صلیٰ کی خطا کا باعث بھی             | ۷۸   | بھی یقین خود خطے سے مامون تر تھے             | ۸۰   |
| ۸۸ | حضرت علیؑ ہیں                            | ۷۹   | امامت کے فرق                                 | ۸۱   |
| "  | صرف ایک آیت کا انکرد مکدوب بھی فرہے      | ۷۹   | سوال تہستم                                   | ۸۲   |
| ۹۳ | حضرت ابراہیم اپنے بائپ کتابخانہ          | ۸۰   | جواب سوال تہستم                              | ۸۳   |
| ۹۴ | ہوتے حالانکہ وہ کافر تھا                 | ۸۱   | امام اپنے مغاریب کو مسلمان مانتے تھے         | ۸۴   |
| "  | حضرت علیؑ نے بیعت کر کے حکم الہی سوچ کیا | ۸۱   | حضرت علیؑ نے بیعت کر کے حکم الہی سوچ کیا     | ۸۵   |
| ۹۵ | شیعہ فخر طبری اور صدیقہ کی خلافت بالفصل  | ۸۲   | شیعہ فخر طبری اور صدیقہ کی خلافت بالفصل      | ۸۶   |
| "  | یہ شیعہ نے کتنی گتاختی کیں               | ۸۳   | ایذا و اذو اور قرآنی مباحث                   | ۸۷   |
| ۹۱ | سوال تہستم                               | ۸۳   | ازدواج مطہرات اور قرآنی مباحث                | ۸۸   |
| ۹۲ | جواب سوال تہستم                          | ۸۳   | ازدواج ایضاً حضور پر از اما                  | ۸۹   |
| "  | ام حسنؑ نے خانہت خون مسلمین کے لیے       | ۸۴   | ازدواج آیت تغیر پر صلیٰ و حفصہ نے            | ۹۰   |
| "  | صلح کی درخت آپکے لاکھوں جان شار تھے      | ۸۴   | آخوت رسولؐ کو اختیار کر کیا تھا              | ۹۱   |
| "  | حضرت امام حسینؑ نے نام و مدد کا زپا      | ۸۴   | داقوہ ایضاً و تغیر کے بعد خدا کا حکم کہ اتنی | ۹۲   |
| ۹۳ | (بعس قوم شیعہ)                           | ۸۵   | ازدواج کو رکھو کوئی تبدیلی نہ کرو            | ۹۳   |
| "  | امیر معاویہ کی خلافت امام حسنؑ کے        | ۸۵   | اپنے ازدواج کو عمر بھر کا لہذا وہ تھیں       | ۹۴   |
| "  | زوجوں کی بحث تھی                         | ۸۶   | عطا پ خدا دندی ہر جگہ محل طعن نہیں کیونکہ    | ۹۵   |

| نمبر | مباحث                                                                  | نمبر | مباحث                                                                            | نمبر |
|------|------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۹۹   | حضرت علیؑ کا فرمان کہ لوگوں کے لیے امیر ضروری ہے، خواہ اچھا ہو یا بدیا | ۱۰۸  | اہل بیت دا زوج مطہرات پر عطا پسیب                                                |      |
| ۱۰۰  | ام حسنؑ کی خلافت خلافت نبوت صحی                                        | ۹۳   | تعلق و شفقت کے تھا                                                               | ۱۰۱  |
| ۱۰۱  | انعقاد خلافت کے لیے بیعتِ خواص لازم ہے                                 | ۹۲   | پندگانِ خاص کی معمولی رلت پر فردی تسبیہ ہوتی ہے اور اہل اہواز کو وضیل دی جاتی ہے | ۱۰۲  |
| ۱۰۲  | تام امریں استعداد خلافت مکمل صحی                                       | "    | اہل شیعہ متخلقین عن الشعیین میں اور اس کے شوابہ                                  | ۱۰۳  |
| ۱۰۳  | مگر اس کا ظہور نہ ہو سکا                                               | ۱۱۰  | اہل شیعہ متخلقین عن الشعیین میں اور اس کے شوابہ                                  | ۱۰۴  |
| ۱۰۴  | یزید کی امارت اجتماعی نہ صحی خواص نے روکیا عوام کا اعتبار نہیں۔        | ۱۱۱  | تمسک اور تخلف کی ایک علمی بحث                                                    | ۱۰۵  |
| ۱۰۵  | سوال ستم                                                               | ۱۱۲  | ایک نکتہ                                                                         | "    |
| ۱۰۶  | جواب سوال ستم                                                          | ۱۱۳  | شیعہ کے نزدیک قرآن غیر معتبر ہے                                                  | ۱۰۷  |
| ۱۰۷  | چند آیات اور احادیث کے معانی                                           | ۱۱۴  | شیعہ اور حضرت عباسؓ                                                              | ۱۰۸  |
| ۱۰۸  | حسینا کتاب اور تمسک بالشعیین                                           | ۱۱۵  | بنات طیبات اور قرآن                                                              | ۱۰۹  |
| ۱۰۹  | کے متنی ایک ہی میں                                                     | ۱۱۶  | اکثر اولاد حسین بن نبوی شیعہ نہیں مانتے                                          | ۱۱۰  |
| ۱۱۰  | آئی تطہیر از زوج مطہر کے حق میں اتری                                   | ۱۱۷  | اٹلمجنون کفار کا قول تھا یا عملًا شیعہ کا ہے                                     | ۱۱۱  |
| ۱۱۱  | پذیان کا بہتان                                                         | ۱۱۸  | شیعہ تمام صحابہؓ کو مرتد جانتے ہیں                                               | ۱۱۲  |
| ۱۱۲  | سوال دهم                                                               | ۱۱۹  | بعض شہادات اور آن کا جواب                                                        | ۱۱۳  |
| ۱۱۳  | جواب سوال دهم                                                          | ۱۲۰  | خاتمه کتاب                                                                       |      |

## تمت

(وکلیدن ایک دیجیٹل  
۱۰۹۶ء)

# اعمداد راز ناشر

زیر نظر کتاب مہاتیت الشیعہ کے بارے میں کچھ لکھنا غیر ضروری بلکہ بے ادبی ہے کیوں کہ اس کتاب کے مصنف حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی قدس سرہ ہیں اور ان کا نام نامی اس کے مستند ہونے کی پوری صفات ہے۔

دراللہ یہ کتاب شیعہ حضرات کی طرف سے کئے گئے دس سوالوں اور ایک اشتہار کا محتوى جواب ہے جس کو اگر بقدر انصاف پڑھا جائے تو شیعہ دینی اخلاف ختم ہو سکتا ہے (جس کی اس زماں میں شدید ضرورت ہے) یہ کتاب تقریباً ۱۲۸۸ھ کی تصنیف ہے جس کے متعدد ایڈیشن شائع ہو کر مقبول خاص و عام ہوئے لیکن اس وقت کی طباعت میں پر اگراف اور عنوانات نہیں تھے جس کی وجہ سے استفادہ مشکل تھا۔ اللہ تعالیٰ جزاً من خیر عطا فما رأى  
مولانا اسلم صاحب سابق خطیب مسجد روپیں ہمیڈ کو اڑک کراچی کو انہوں نے پوری کتاب میں پر اگراف اور عنوانات اس خوبی سے لگائے کہ کتاب کے سارے مضمون فہرست کے آئینے میں نظر آنے لگے اور کتاب کی ذاتی جاذبیت نایاب ہو گئی نیز مولانا موصوف نے اس بات کی بھی پوری کوشش فرمائی کہ جا پہ مصنف گی اصل عبارت میں ادبی تصرف بھی نہ کیا جائے۔

عنوانات صرف اصل مضمون کی مناسبت سے لکھے گئے ہیں اور پوری کتاب کی اصل عبارت جوں کی توں ہے۔ یہ فہرست مضمون و الائیڈیشن مولانا اسلم صاحب نے تقریباً ۱۹۴۳ء میں اپنے مکتبہ حقانیہ سے شائع کیا تھا لیکن اب عرصہ سے نایاب تھا اس لیے اس کو عکسی طباعت کے ذریعے اب دارالاشرافت کراچی سے شائع کیا جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ قبول و منظور فرمائے آئین۔ ذی قعدہ ۱۳۹۵ھ

پنداح محمد رضی عنانی

۱۹۷۵ء

۱۹



## دِینِ بَاجْهَةٍ

الحمد لله الذي خلق السموات والارض وجعل الظلمات والنور ثم الدين  
كفر واير بهم يعد لوناً وصلوة وسلام على من هداهنا ودعانا الى الصراط  
المستقيم وخذ رنا وبصوناً سوء عواقب البدع والاهواء والشروع ثم الدين  
ظلموا عن الصراط لنا كيون بهم على آله واصحابه الذين بذلوا اموالهم انفسهم  
في اعلاء كلمة الحق وترويج الدين المتيين به فازوا وصعدوا ودرجات القرب  
والحضور ولو عفن عليهم الا نامل الذين هم في غباء ونهم صنالتهم محظوظ بهم  
اما بعده، بنده عاجزنا بود ابو محمد وكتب فروش عفاعة الرب المعبد وكم يخدر  
علم نہیں رکھتا مگر صحبت علماء الہی حق سے بہرہ در رہا ہے، اور مکا میراں باطل شیعہ سے  
بجنوہی واقف ہوا۔ عرض کرتا ہے کہ دریں ایام ایک رسالہ مستقمن دن سوالات مفتوحات شیعہ  
نظر سے گزر اکہ مؤلف اس کا بن عتم اپنے علم کے حسب عادات اپنے اسلاف کے کوں مل لکی  
بجا تا ہے۔ اور انہی اعتراضات قدریہ کو بطرز دیگر بیاس دے کے کہ مدعا ہے کہ اگر کوئی مجھ کو  
سمحادیوے تو اپنا مذہب ترک کر دیں اور یہ ایک دھوکہ عوام اہل سنت کو دیتا ہے کیونکہ  
اس کے اسلاف صدمہ بار ساكت ہوئے تو کون راہ پر آیا؟ مگر یہ ایک شوشہ ہے جانتا ہے  
کہ علمائے اہل سنت اپنی فکر معاش سے خالی نہیں نہ کوئی آپ تک آوے گا نہ آپ کو  
روزِ سیاہ مناظرہ نظر آئے گا، نہ نوبت ترک مذہب کی سپنچے گی۔

اگر آپ کو ایسا شوق مناظرہ ہے تو یہی عرض کرتے ہیں کہ آپ سہار پور تشریف  
لامیں علماء تو ایک طرف یہ عاجز ہی آپ سے نبٹ لے گا مگر کیا تجھے کہ آپ شالشی نصاری

اور سہو دپر عقد مجلس مناظرہ کرتے ہیں اور ان دونوں گروہوں کا حال سنجی و واضح ہے کہ ان کے اعمال اور عقائد میں کیا کیا خرافات اور محالات میں بچھر جن کی رائے اور فہم کا حال اپنے دین میں یہ کچھ ہو غیر مذہب کو کیا تمجیدیں گے ؟ مگر ایقول کل شئی یہ جمع الی اصلہ شاید آپ کو ان کی راہ درسم کچھ پسند آتی ہے۔ خیر غرض یہ سب آپ کے افسانہ ایک زمانہ سازی عوام کا بہ کانل ہے درہ علمائے شیعہ سے یقول آپ کے (سوائے) کاغذ سیاہ کیے اور کیا کبھی ہو سکا ہے ؟ یہ کتب مناظرہ تحریر کی موجود ہیں، اگر تم میں سے کسی کو فہم و فراست صحیح ہو تو دیکھو۔

اور معرکہ میں علماء تو ایک طرف کبھی عوام سے بھجو آپ لوگوں نے میدان پایا ہے جواب آپ حوصلہ کرتے ہیں ؟ مولوی حافظین لکھنؤی بابی دعویی علم کہ عالم ملک و ملکوت میں بزرگ شیعہ تکیر نہیں رکھتے، میرٹھیں باوصفت اصرار و تکرار خاص عالم مولوی محمد قاسم صاحب سلمہ انتقال دوام فیوضتہ کے مقابلہ میں نہ آئے اور گھر سے باہر نکلے اور خلوت میں بھجو لانا نے شیعہ مخلص بن کر بابِ فذکر میں پوچھا تو دم بچا کر اٹھ کھڑے ہوئے الیتہ آپ کچھ بتاے دوران اپنے قدما سے بھجو بڑھ کر ہوئے ہوں گے جو ردعوائے لاحصل ہے۔ سو آپ تشریف لائیں اور میدان مناظرہ دیکھیں مگر آپ کی تحریر سے آپ کا علم و فضل معلوم و مفہوم نہیں ہوتا۔ نہ معلوم کہ کس لیات پر یہ زور و شور ہے شاید مناظرہ کے لیے کچھ دم محفوظ کر رکھا ہوگا۔ خیر یہ جواب تو آپ کے اشتہار کا ہے۔ اب جواب سوالات کا پہنچا اخترصار لکھتا ہوں۔ اور آپ کے کلام لایتی کا جواب بکیر تر کر کر تاہوں، الاما شاء اللہ کہ آپ کی گستاخی تحریر پر کچھ لکھا جائے مولیجوارے جَزَّاءُ سَيِّدَةِ سَيِّدَاتِ النَّاسِ وَشَهادَةُ مَحْمَدٍ حَمْلَ حَمْلَ كَيَا جَاؤَے ، وَرَأْيُ الْأَمْكَانِ وَإِذَا سَمِعُوا أَلْلَغُوا - أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا يَنْتَعِي الْجَاهِلُونَ ه پر عمل ہوگا۔ وَسَمِعَتُكَ بِهذا آیتہ الشیعہ واللہ یهدی من یشاء الی صراط مستقیم۔

# اشتہار ضروری

بعد حمد و صلواۃ کے عرض کرتا ہے یہ حقیر محمد بادی ابن مرزا علی صالح باشندہ لکھنؤ تامی علماء اہل سنت کی خدمت میں یہ کہ اکثر سماں میں آیا ہے کہ آپ حضرات جب کہ مسٹر فضیل شیعہ کو تنہا پاتے ہیں تو انواع و اقسام کے دلائل اپنے مذہب کی حقیقت کے اور فضائل محاربان اور مخالفان پیغمبرؐ کی عترت کے بیان فرمائے تھے افتخار فرماتے ہیں گیا در پردہ علماء امامیہ کو پھیرتے ہیں اگر ادھر سے جواب نہ دیا جائے تو اور اپنے دخواں پر اصرار کرتے ہیں چنانچہ مولوی میر سید حسن کامل نے میرزا امیر خاں صاحبے ناجی بحث شروع کی اور گفتگو ہیاں تک بر طبع کی کہ فرمایا کیا ہوا جواب فاطمہ ناخوش ہو گئیں اور راسی طرح میر حامد حسین صاحبے کلماتِ ناشائستہ شانِ اہل بیت میں اور سخنانِ ناشائستہ علمائے امامیہ کے حق میں ستابے اور منظفر حسین ناظر اپریلیشن نجح مائن محدث اسلام پورے خادم حسن کو پرشیان کیا۔ قطع نظر اس کے صدر علی نے مجھے لکھ بھیجا کہ پیغمبرؐ جذا شیعہ تھے یا سُنّتی؟ اور دو چار حمیۃ کے عرصہ میں مقامِ رکاری سے دو دو قطعہ کر کے سوالات آئے جن کے لیے دور سالے تکھنے کا اتفاق ہوا اور چار سوال ایک دفعہ اور ایک صاف نے حاجی بکانی صاحب کی معرفت بھیجے تھے کہ میں نے ان کا جواب "تینی السائل" لکھا ہے۔ میں پوچھتا ہوں کہ یہ صاحب میرے پاس کیوں نہیں آتے کہ میں ان کی اچھی طرح تسلیم کر دوں، مگر معلوم ہوا کہ یہ لوگ گھر بیٹھے بیٹھے نہ کتاب فریقین دیکھتے ہیں نہ تحقیق کا شوق ہے، بعض تو سُنّتی سنائی اور سہبتو تحفے کے سوالات سے ایک دسوال جن کا جواب میں یہ اشتہار جو شیعہ حضرات کی طرف سے ہے اصل کتاب میں کتاب کے آخر میں درج تھا لیکن اب ناظرین کی سہولت کے لیے دیباچہ کے بعد اور اصل کتاب کے پہلے درج کیا جاتا ہے ۱۲ (ناشر) ۱۷ یہ اشتہار حضرات شیعہ کی طرف سے ہے جس کا ذکر دیباچہ میں کیا گیا ہے ۱۲ (ناشر)

صدھاطری سے ہو چکا ہے تفریجًا لکھ صحیتے ہیں، اور یہاں ان کے جواب میں تختہ کے تختہ سیاہ کرنے پڑتے ہیں۔ اگر جواب ان کے پاس جاتا ہے تو اس کو دیکھتے تک نہیں، اور نہ قائل ہوتے ہیں، الیسی صورت میں کہاں تک کاغذ سیاہ کیا جائے اور کب تک جواب تحریری دیا جائے۔ جب وہ خود پھیرتے ہیں اور واقعی صحیتے ہیں اور تسلیم کے طالب ہیں تو مجھے بھی ضرور ہوا کہ اس طرح ان کی تسلیم کر دوں کہ جمیع علماء اہل سنت کو اطلاع دوں کر تحریر تو صد بارس سے ہوتی آئی ہے اب تقریر سے صفائی ہو جائے تو بہت اچھی بات ہے، اگر آپ لوگ اپنے دعوے پر صادق اور اپنی سمجھ پرواقن ہیں تو ایک کام کیجیے کہ ایک اقرار نام کامل پر حبیطی کرو اکر چارٹالٹ دو انگریز اور دو ہندو ذمی علم و ذمی فہم مقرر کر کے باہم مباحث کریں، جو اپنے مذهب کی حقیقت اور تابعی ہوتا اپنا دوسراے کی کتاب سے ثابت کر دے وہ حق پر ہے پھر دوسرا ایمان لانے میں جدت و تکرار نہ کرے، اور خرچ ثالثوں اور انجمن کا دہی دے اور جو اس سے نکل جاوے تو پھر اپنے مذهب کی حقیقت کو اپنی صحبت کیا دل میں بھی خیال نہ کرے۔ چنانچہ میں نے ٹکاری کے سوالات کے جواب میں بھی پہلے ھجگڑا چکانے کو میں درخواست کی تھی کہ ایک سے ہزار تک ان شرائط پر موجود ہوں، اور جو لوگ صنف ائمہ شیعہ کو پھیرتے ہیں وہ میرے سامنے آئیں اور وکھیں مبحوظات ائمہ اثناعشر کو اور حقیقت عترت پسخیم کو و بالذمۃ فیق ولیں قطعہ

ہر ایک طرح پر پوچھا جائے ہوئے، ہم اللہ والوں سے چکے چھٹے اور ڈاکر سر زور تاریخ لکھ دو خمسہ سوالوں سے چکے چھٹے فقط تحریر ششم ماه جمادی الآخر روز شنبہ قریب نصف النہار ۱۴۸۸ھ سمیت اختتام پذیر رفت۔

مدد

اشتار جاری ہے طاحنہ بلا

# بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## اُشْتَهَار

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الحمد لله خالق الشمسم والقدر صلی الله علی جبیہ وعلی آلہ خیر البشر سیما وصیہ  
وخلیفته علی بن ابی طالب قاطع باب خیر و السلام علی اصحابہ الذین لم یتخلقو عن  
تقل الا صغر والا اکبر۔

اما بعد، عرض کرتا ہے بندہ اصغر خداوند اکبر محمد باڈی بن مزاعلی صالح باشندہ  
لکھنور کے جمادی الآخر کی اول تاریخ سے تاریخ عید قربان برادر ہر سال منظر پوریں ضرور ہوتا  
ہوں، کہ جانب روابی سید محمد تقی خال صاحب بہادر و امام اقبال کا ملازم ہو، اشتہار سے واضح  
ہوا ہو گا کہ میں نے حضرات علمائے اہل سنت سے طلب مناظرہ کیا ہے، محاقرات نامہ اختیار نہ  
اور اب پھر عرض کرتا ہوں کہ جس کا جی پڑا ہے شرائط مندرجہ اشتہار کا عالی ہو کر تشریف ارزائی  
فرمائے اور صفتی اہل سنت کی خدمت میں یہ گذارش ہے کہ اہدوں میں جس کو شک ہو وہ  
بے سکلت تشریف لائے، انشاء اللہ تعالیٰ کوئی کلمہ ان کے مزاج مبارک کے خلاف میری زبان  
سے نہ نکلے گا اور آیات قرآنی اور احادیث جبیب سُجَانی کتی اہل سنت سے نکال کر ان کا  
کھل الیصر دو رک دوں گا انشاء اللہ المستعان تاکہ حق کو بے نقاب دیکھ لیں۔ اے مسلمانوں!

چنانکہ دریافت حق زندگی میں واجب ہے جب سفر آخرت کا سامان ہوا تو کچھ مفید نہیں نہ عذر طریقہ  
آپانی سُنا جاوے گا، نہ تعلیم علماء کام آئے گی، پس خدا نے عقل دی ہے اور غافل نہ  
رہو کہ اہل امرت کلمہ گوئی تہتر فرقوں میں سے ایک ہی فرقہ جہنم سے بنجات پائے گا، کس لیے  
کہ آخرت کا قول ملعون نہیں ہے اور بغیر اس فرقہ ناجی کے اختیار کئے سب عبادات

۵ یہ عبارت اصل اشتہار کی عبارت کی اشاعت کے بعد مصنف اشتہار یعنی مراحت  
ہاؤی شیدتے تقدیماً تحریر کی ہو گی جس کو یقیناً اشتہار کا عنزان دیا گیا ہے رنا شر

بیکار ہے، کیوں کہ اگر فقط عبادت سے نجات ہوتی تو پھر نجات کو عبادت ہی کی قید کافی تھی اب آؤ ہم تمہیں راہ ہدایت دکھائیں، اگر حق پہچان کئے فہول مراد۔ اور اگر شک ہے تو اپنے علماء سے تسلیم چاہو، اگر وہ تھماری کتب سے تسلیم کر دیں تو بھلا ہم ہی تھماری بدولت ہدایت پائیں یہ احسان ہو گا کہ باطل کو چھوڑ کر راہ پر آجائیں گے ورنہ آپ لوگوں کو ملت پسخیر ملے گی اور ہنسک تقلید سے ہو گا۔ یعنی کتا اللہ اور عترت رسول اللہ سے کہ بغیر اطاعتِ تقلید نجات محال ہے۔ پس اب تشریف لانے میں کسی طرح کا نقصان نہیں ہے، فائدہ ہی فائدہ ہے فسمیتہ بداعی المسلمين الى الحق والیقین و الله الہادی والمعین وبه تستعينہ پس چند سوال کہ جادہ حق دکھانے والے ہیں بیان کرتا ہوں تاکہ ان کے وسیلے سے آپ لوگوں کی ملاقات سے مشرف ہوں کہ سپھے اپنے علماء سے پوچھیں پھر مجھے سرفراز کریں تاکہ میں سرمدہ حق بیں آپ کی حشم حق جو میں لگاؤں (مصطفیون اشتہار از شیعہ تمام شر)



# مفت مکہر

## تلقیہ کی بیانیہ

شیعیت کی دعوت ناجائز ہے اول قبل جواب یہ لکھنا ضروری ہے کہ آپ صنفاءؑ اہل سنت کو اپنے مذہب کی طرف دعوت کرتے ہیں اور رطبت دلاتے ہیں سو خیر کوئی شامت کا مارا ستی آپ کے فریب میں آدمے یا نہ آدمے گا، مگر آپ تو اس دعوت کرنے سے خود مخالف معصوم ہو کر قاسق بن گئے کیوں کہ آپ کے مذہب میں بقول امام محمد جعفر صادق رض دعوت غیر مذہب والوں کو اپنے مذہب میں حرام ہے کلینی کی روایت کہ

قالَ الْإِمَامُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ جَعْفُرٌ كُفُّوْنَ عَنِ النَّاسِ وَلَا يَدْعُونَ أَحَدًا إِلَى  
آمِنِيَّةٍ هُنُّ هُنَّا -

(ترجمہ) ”یا زر ہر لوگوں سے اور مت بلاد اپنے امر مذہب کی طرف کسی کو۔“

سو فرمائیے کہ اس دعوت حرام کا کرنے والا کون ہوا؟ اور پھر اس کو جو حلال

جانے اور تقرب پہچانے تو وہ بحسب عقائد شیعہ مسلمان ہے یا کافر؟ تلقیہ اور امام جعفر صادق رض اور اگر عذر کرو کہ یہ حضرت امام نے بطور تلقیہ فرمایا ہے تو یہ عذر بالکل بے ہودہ ہے کیوں کہ حضرت امام جعفر رضی کو تلقیہ ہرگز درست نہیں تھا۔

چنانچہ کلینی وصیت نامہ سمجھا ریس وصیت امام جعفر رضی کی یوں روایت کرتا ہے کہ :

حَدَّثَنَا أَنَّا سَ وَأَفْتَقَمْ وَلَا تَخَانَ فَنَّ أَحَدًا إِلَّا اللَّهُ وَالنَّفْرُ عُلُومُ أَهْلِ

بُيُّتِكَ وَصَدِيقُ أَبَاءَكَ الصَّالِحِينَ فَإِنَّكَ فِي حِرْبٍ وَأَمَانٍ -

(ترجمہ) ”حدیث بیان کر لوگوں سے، اور فتوی دے ان کو، اور مت ہرگز خوف کر

کسی سے سوائے اللہ تعالیٰ کے، اور منتشر کر علومِ اہل بیت اپنے کا، اور تصدیق کر اپنے باپ  
دادوں صالحین کی، پس بیشک تو نیاہ دامن میں ہے؟

اور ایک روایت میں ہے:-

**قُلِ الْحَقُّ فِي الْأَمْنِ وَالْخَوْفِ وَلَا تَخْشِنَ إِلَّا اللَّهُ**

ترجمہ:- کہہ سچی بات امن اور خوف میں اور رحمتِ اللہ سوائے اللہ کے کسی سے۔

اور منہ بڑا بڑا حیرت اور افسوس کی بات ہے کہ یہ قول حضرت کا اپنے خواص کو تھا اگر  
حضرت خواص سے بھی تقبیہ کرتے تھے تو آپ کی ساری روایات غیر معتر واجب لترك ہوئیں، اور  
بنائے مذہب شیعہ ہی منقطع ہو گئیں۔

**تَقْبِيَةُ أَنْجَحَرَتْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ** | اب جو ذکر تقبیہ کا آیا تو کچھ مختصر بطور تمہید کے لکھتا ہوں  
کہ سب جو ابادت میں کام آؤے گا یعنی شیعہ کو تقبیہ کی آخر نہایت عمدہ ملتی ہے۔ اس ذریحہ سے  
اپنے مذہب کو تحام رکھا ہے اور تقبیہ کو اول تو انہر پر واجب کر رکھا ہے۔ مگر فی الحقیقت یہ  
نہایت چرپوز عذر ہے۔ کیونکہ اگر تقبیہ واجب ہوتا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کچھ  
اطھارِ اسلام و اطھارِ حق میں تکالیف اٹھائیں کسی شیعہ پر مخفی نہیں، سوچا ہے کہ معاذ اللہ حسب  
قادرہ اہل تشیع خود رسول اللہ ہی عاصی و فاسق ہو دیں کہ تیرہ سال تک مکہ میں کس قدر خورد  
جفا اٹھائی، اور کبھی کفار کے ساتھ تقبیہ موافق نہ کی۔ اگرچہ یہاں گنجائش تحریر بہت ہے مگر بہ  
نظر اختصار مختصر کلام ہے۔ عاقل کو بھی میں ہے اور علی بڑا حال حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا  
مشہور ہے کہ جان و ابر و سب دی، مگر تقبیہ نہ کیا۔ سو دہ بھی شیعہ کے نزدیک حرام موت  
مرے معاذ اللہ۔

**تَقْبِيَةُ أَنْجَنَ مُحَمَّدًا** | اور خود حق تعالیٰ قرآن شریف میں اس تقبیہ ساختہ پر داخلاً شیعہ کو  
حرام فرماتا ہے:-

**إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ لَمَّا مَرِيَ أَنْفُسُهُمْ قَاتُلُوا فِيهِمْ كُنْتُمْ قَاتُلُوا أَنَّا**

مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا تَكُونُ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهَا جِرِودٌ وَفِيهَا  
فَاؤْلِئِكَ مَا دَبَّهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيدًا -

(ترجمہ کہ) "بے شک وہ لوگ کہ قبضن اور اوح کی ان کی فرشتوں نے اس حال میں کاظم کر رہے ہے تھے وہ اپنی بجاویں پر (یعنی ظاہر میں مسلمان نہیں ہوئے تھے بخوبی کفار میں تو کہا قرشتوں نے تم کس حال میں تھے، کہا انہوں نے ضعیف تھے دنیا میں کمزور۔ کہا قرشتوں نے کیا اللہ کی تین میں گنجائش نہیں تھی کہ تم بھرت کر جلتے ہوں سے کیس اور؟ پس وہ لوگ ملکا نا ان کا جنم ہے اور بڑا ہے ملکا نا" ॥

اور سیی بات ہے کہ ائمہ کوئی بڑھیا عورت یا بیوی صہ مرد ہبہ پر کرتے نہیں تھے اور نہ سچے محصول کہ راہ چلنے اور گھر سے نکلنے ان کو محل تھامتا معدود ہوتے۔ لہذا اس آیت کے بعد جو دوسری آیت مذکور ہے۔ امر کے حق میں اس سے رخصت نہیں نکل سکتی۔

دوسری حجراہ فتر آن شریف میں ہے ۰ ۰

أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مِثْلُ الَّذِينَ خَلُوا أَمْنًا قَبْلَكُمْ  
مَسْتَهْمِمُوا بِآسَاءِ وَالصَّرَاءِ وَرُلُزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ  
أَمْنُوا مَعَهُ مَمْتَنِعُوا نَصْرًا اللَّهُ أَلَا إِنَّمَا نَصْرًا اللَّهُ قَرِيبٌ -

(ترجمہ کہ) "کیا گمان کیا تم نے کہ داخل ہو جاؤ گے تم جنت میں اور نہ اُنی تم پر مشہدوں کے کہ لگی ان کو نکالیف اور مشقیتیں، اور ہلا دیئے گئے۔ یہاں تک کہ کہہ پڑے رسول اور اس کے ساتھ مومن کب آؤے گی نصرت اللہ کی، ہوشیار ہو جاؤ کہ نصرت اللہ کی قریبی ہے" اور فرماتا ہے ۰ ۰

أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا أُمْتَكِنُ وَيَعْلَمُ  
الصَّابِرِينَ -

ترجمہ کہ ہم کیا گمان کرتے ہو تم، کہ جنت میں جاؤ گے تم؟ اور نہ ظاہر جان لے جما بکو تم میں سے

اللہ اور ظاہر جہان نے صابر دی کو ۴۶

سوالے اس کے بہت آیات ہیں، اگر عقل اور آنکھ ہو تو قرآن شریعت ہر شخص کے پاس موجود ہے دیکھ لیوے۔ مونمن کو تو یہی تین آیات بس ہیں۔

لقيمه اور حضرت علیؑ اور نفع البلاعنه میں حضرت امیر رضی الترکونہ سے منقول ہے:-

إِنَّمَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ

(ترجمہ) "میں بیشک قسم اللہ کی اگہ ملوں میں ان لوگوں سے تھا اور وہ بھری ہوئی زمین کے

قدر ہوں تو کچھ پرداہ نہ کروں اور وحشت نہ کروں۔

اور بزر المناقی میں ہے کہ:-

خَطَبَهُمْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ قَالَ لَوْصَرَفْتَا كُلَّهُمَا تَعْرِفُونَ إِلَى مَا تُنْكِرُونَ مَا  
كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ قَالَ فَسَكَتُوا . قَالَ ذَلِكَ ثَلَاثًا فَقَامَ عَلَيْهِ فَقَالَ إِذَا كُثِرَ  
نَسْتَتِيْبُكَ فَإِنْ تُبْتُ قَبْلَنَا وَإِنْ لَمْ أَتُبْ قَالَ إِذَا أَنْزَلْتُكُمْ بِالَّذِي  
فِيهِ عَيْنَاكُمْ

(ترجمہ) ”خطبہ پڑھا حضرت عمر رضی نے پس کیا کہ اگر میں پھیر دوں تم کو امر مروف اور خیر سے امر تکار کی طرف تو تم کیا کرو۔ کہا رادی نے کہ سب چپ رہے حضرت عمر رضی نے تین بار تکار کیا اس اپنے قول کو، سو ملٹی کھڑے ہوئے اور کیا کہ اب سمجھ سے تو پہلی ہم اگر توبہ کرے تو ہم سمجھ کر تسلیم کیں۔ کہا عمر رضی نے اگر میں توبہ نہ کر دوں؟ کہا علی رضی نے کہ پھر اپاریں ہم اس کو جس میں تیری آنکھیں ہیں (یعنی تیر اسرائیلیوں مثیل)۔

اب ذرا شیعہ انصاف کریں کہ ایسا شخص جو سارے عالم سے نگہداہے اور حضرت عمر رضہ کو مجتمع عام میں کہ وہ سب کے سب بزم شیعہ اعداد حضرت امیر رضا تھے کیسا جواب دیا تھیہ کر سکتا ہے ؟ اور تھیہ اس کی شان میں کسی عاقل کا کام ہے کہ تجویز کرے ؟ معاذ اللہ اور اس قسم کی روایاتِ کتب معتبر شیعہ میں بہت ہیں۔ بخوبی اطنا تپک کی ہیں۔ اگر شیعہ مون ہیں اور

اپنی کتابوں کو صحیح جانتے ہیں تو یہی دو روایات کافی ہیں۔

اممہ کے لیے تقیہ کی کوئی وجہ نہ تھی | تھوڑی سی بات ہے کہ تقیہ اگر کوئی کرتا ہے تو عمل خوف میں کرتا ہے سو اممہ کہ اپنی موت و حیات پر قادر ہیں چنانچہ کلینی نے اس بات کو بہت عمدہ روایات سے ثابت کیا ہے اور سب علماء شیعہ اس پر متفق ہیں، ان کو کس کا خوف ہو سکتا ہے اور ان کو کیا وجہ اور ضرور تقیہ کی پڑتی ہے ہاں معاذ اللہ حفظہ نفسانی اور تلقین کرنے کے لیے اور بے جمیتی پر کمر باندھنے کو اور دین میں سُستی اور مدامت اور امر شرعیہ میں کرنے کو اگر شیعہ تجویز کریں تو کچھ تکرار نہیں، ورد ایجاد اور انحریج و راجح دین اسلام اور اٹھار دین اور قمیع کفو و بدعت کے لیے مبسوط ہوتے ہیں ان سے کیوں کریں امکن ہو سکتا ہے کہ ساری ہمدرکوار کے ہم پیارا و ہم نوالا، ہما بعدار، فرمائیزدار، مدح خواں بننے رہیں اور صلوٰۃ و جہاد کے شریک اور گاہے حق زبان پر نہ لائیں، اور نہ کمیں دوسرا سے ملک میں نکل کر اپنے کام کو جاری کریں۔

تقیہ اور سیرت انبیاء و مولیٰ میں سیرت رسول میں حق تعالیٰ فرماتا ہے:

لَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهُۚ ”درستے ہیں وہ خدا سے اور کسی سے نہیں سے تو اخذ کے۔“

ملکہ مومنین کی شان میں فرماتا ہے:- **يَعَاهِدُونَ رَبِّهِمْ سَبِيلَ اللَّهِ وَلَا يَغَافِلُونَ لَوْمَةَ لَا يَسْعَ** (ترجمہ) جہاد کرتے ہیں اللہ کی راہ میں، اور نہیں ڈرتے کسی طامت کرنے والے سے اب کہو کہ اہل تقیہ شیعہ میں یہ صفت کہاں ہے۔ بلکہ وہ تو برس خوف ملامت سے بر佐ں کرتے ہیں۔ اور سو اخذ کے رب سے ڈرتے ہیں۔ بلکہ خدا کے بھی میں نہیں ڈرتے کہ اگر تبلیغ احکام میں مدامت ہوئی تو کل خدا کو کیا مُمَنَّہ دکھائیں گے۔

الحمد للہ کہ اقوال تعلیمین (کتاب و سنت) سے تقیہ مصطلحہ شیعہ کی جڑ اکھڑ گئی۔ اگر اب بھی شیعہ نہ مانیں اور حضرات ائمہ کو جیان، بے غیرت اور نفس پر در ٹھہریں خدا ان کو سمجھے میں اور زیادہ کیا لکھوں۔ **إِنَّكَ لَا تَهُدُ إِلَيْ مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهُدِ إِلَيْ مَنْ يَشَاءُ**

## سوال اول

پوچھو اپنے علماء سے کہ آپ جو یہ فرماتے ہیں کہ شیعہ کل صحابہ کو بُرا جانتے ہیں اور ہم سب کل صحابہ کو نیک اور عادل جانتے ہیں، اگر یہ سچ ہے تو کوئی سند لا دیں کیس لیے کہ شیعہ تو کہتے ہیں کہ صحاب کے دو معنی ہیں یعنی ایک تعریف عام کہ جو صحبت پیغمبر خدا میں پہنچا وہ اصحاب ہے۔ دوسری تعریف خاص ہے کہ جو آنحضرت کی خدمت میں حاضر ہوا اور ایمان پر دنیا سے گیا اور قرآن شریف میں بھی جیسے اصحاب کی تعریف ایمان اور عمل صالح پر آئی ہے دیسے ہی نہ مرت کفر و نفاق و انتہاد پر آئی ہے اور اسی طرح حضرت کے دین سے ان کے پھر جانے کی بھی جذبات ہے، چنانچہ ارشاد رسول خدا بھی یہی ہے۔ اور اس کے راوی آپ کے عالم مشہور شاہ عبدالحق دہلوی اور اخطب خوارزم ہیں کہ آنحضرت نے رود کے فرمایا کہ اے علی لوگوں کے دلوں میں تیری عداوت ہے اور میرے بعد ظاہر کیں گے، ان پر لعنت کرے گا خدا اور ملائکہ اور جن و انس۔

اوہ جمع بین الصحیحین میں موجود ہے کہ حضرت نے فرمایا کہ روزِ قیامت کو میرے اصحاب کے ایک گروہ کو ملائکہ جہنم کو لیے جاتے ہوں گے میں ان کی شفافت کروں گا تو خدا فرمائے گا کہ تو نہیں جانتا کہ تیرے بعد کیا حادثہ ہے پاک کئے، مُرتد ہو گئے بعد ترے۔

اور اپنے ہی ملکہ اس سے واضح تر حدیث میں آپ کی کتب میں بہت ہیں۔ پس جب تعریف سے ارشاد خدا اور رسول ﷺ سے ثابت ہو اکہ اصحاب آنحضرت کے مومن اور منافق دونوں

تھے پس مکل کو بُرا جانے والاملتِ اسلام سے باہر ہے، اور قرآن کا منکر ہے اور کل کو اچھا جانے وہ بھی قرآن کا منکر ہے۔ پس دیکھو تو کہ شیعہ نے تو تمک ثقلین اچھے بُرے میں خوب تیز کر لی، یعنی جسے عترت نے بُرا کہا اُسے بُرا کہتے ہیں، اور جسے جھوٹا کہا اسے جھوٹا جانتے ہیں اور جسے اچھا کہا اسے اچھا جانتے ہیں۔ اور اب بھی جس نے اہل بیت سے محبت کی اسے مومن جانا، اور جس نے عداوت کی اسے منافق۔ اس پر بھی ہم احادیث رسول خدا سند رکھتے ہیں آپ ہی کی کتب سے مبگر آپ تو فرمائیے آپ جو یہ نستوی عام دیتے ہیں کہ کل صحابہ عادل ہیں، سو زلطان کسی اصحاب سے نہیں کہ ناچاہیے کاظم بد کرنا کفر ہے۔ پس عجب حیرت کا مقام ہے کہ خدا تو ان کے کفر و نفاق کی گواہی دے اور آپ اس کو نہ مانیں اور زلطان بد کو جانت کل صحابہ کفر کریں۔ پس یہ حکم آپ کا مخالف قرآن ہے یا نہیں اور یہ کفر ہوا یا اسلام؟

اگر وہ کہہ دیں کہ ہم بھی بتا بہتر تعریف خاص کے انھیں صحابہ کو جو اطاعت عترت میں تھے دوست رکھتے ہیں اور بُرے اصحاب کو ہم بھی بُرا جانتے ہیں تو پوچھو کہ بُرے اصحاب سے شیعہ کو آگاہی فرمائیے کس لیے کہ جھنوں نے من اہل بیت گھر جلانے کا حکم دیا اور جو جلانے کو آئے اور اس داقوہ پر ہم میں کتا ہیں آپ کی گواہ رکھتے ہیں یہاں تک کہ جو اڑے حصی کے معاویہ بھی آپ کے نزدیک معافی مجتہدوں میں ہے۔ یہ سب تو آپ کی بخشی میں دوستان خاص اہل بیت و عترت پغمبر ہیں وہ دشمن کون تھے؟ جن کی خبر خدا تعالیٰ اور رسول نے دی ہے اور پوچھو کہ جب ان امور مذکورہ بالا پر لوگ مومن اور دوست ٹھہرے تو شیعہ بیچارے کیوں کافر ہو گئے کہ ان کا قول یہ تکذیب عترت اور ان کے حکم قتل سے زیادہ ہے؟ اس کا جواب دو۔



# جواب سوال اول

مهاجرین انصار کا ایمان اور قرآن | اگر ب اہل سنت صحابی اس کو کہتے ہیں کہ اسلام خدمت  
بیرون عالم صلی اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہوا اور ب ایمان انتقال کیا۔ اور مرتد ہو کر نے والے کو صحابی  
نہیں کہتے بلکہ شیعہ کہتے ہیں کہ ایسے صحابی جس کو سائل معنی خاص کر تعمیر کرتا ہے چار پانچ شخص  
تھے۔ اور بہو ان اشخاص کے سب مهاجرین اور انصار صحابی باہم معنی نہیں تھے، بلکہ یا اذ بر مسلمان  
نہیں ہوتے تھے منافق تھے، یا بعد وفات حضرت کے مرتد ہو گئے تھے۔ معاذ اللہ اور دعویٰ  
شیعہ کا بالکل مردود ہے ٹعلین اس کو رد کرتے ہیں کیونکہ قرآن شریف اور احادیث ائمہ شیعہ  
سے ان سب کا صحابی عادل ہونا ثابت ہے اور جو بعض ان میں سے محارب حضرت امیر تھے  
عین حالتِ حرب میں بھی وہ بقول حضرت امیر مسلمان تھے۔  
اب ستو بحث تعالیٰ فرماتا ہے:-

وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ أَتَبَعُوهُمْ  
يَا حُسَنَاتِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَحْمَةً أَعْتَهُ وَأَعْدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ مُّجْرِيُّ مِنْ تَحْتِهَا  
الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ۔

(ترجمہ کے) اور سب سابقین اولین مهاجرین و انصار، اور جو لوگ ان کے تابع ہوئے نیکی  
کے ساتھ۔ اللہ ان سے راضی ہوا اور وہ اللہ سے راضی، اور تیار کیا ہے اللہ نے ان کے  
واسطے جات، ہبھی نیچے ان کے نزیں ہمیشہ رہیں گے اس میں ہمیشہ کوئی ہے بڑی مراد پاتا۔“

آیت میں الف لام کی وجہ اور شیعہ کو معلوم ہے کہ الف لام جمع پرسنی استغراق و عموم کے دستیا  
سے عموم و استغراق ہے تو واضح ہو گیا کہ حق تعالیٰ سب مهاجرین اور انصار کو بشارت

اپنی رضا مندی اور حبنت کی ویتا ہے ابدال آباد کو اور حق تعالیٰ علام مافی الصدور اور ازال سے بدل سکتے ہیں کا عالم، جب یوں فرمادے تو اب نفاق یا ارتد اوِ مهاجرین و انصار کا کیوں کر احتمال ہو سکتا ہے اور صحابی اور عادل ہوتا ان کا اور مقبول و مقرب ہوتا کا لشمن فی نصف النہار شایستہ ہو گیا، اب ان پر دعویٰ نفاق و ارتد او کا تکذیب خدا تعالیٰ اور رسولؐ کی ہے اور اپنا ایمان کھونا۔

پدر و عذر میں نہیں ہوتا | یہاں شیعہ کہتے ہیں کہ اس آیت میں اور جو اس قسم کی آیات ہیں ان میں بدر ہوا ہے۔ سو یہ بات نہایت حماقت کی ہے کیونکہ پدر و عذر میں نہیں ہو سکتا کہ تخلیف و عذر اور کذب حق تعالیٰ شایستہ ہوتا ہے۔ اور حق تعالیٰ فرماتا ہے انَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِ�عَادَ۔ سو عذر بدر ترازگناہ ہوا مگر حیث ہے کہ شیعہ کو اپنی بات کی پیچ میں کچھ پردہ نہیں۔

کوئی آیت الحاقی نہیں، ورنہ | یا اس آیت پر شیعہ یوں کہیں کہ یہ آیت الحاقی ہے کہ جامع وعدہ حفاظت غلط رہے گا | قرآن نے بڑھادی، سو اس شبیر و اہمی کا بھی حق تعالیٰ نے خود جواب فرمادیا کہ:- اَنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ مُنْ وَإِنَّا لَهُ لَحَا فَنُطُونَ -

(ترجمہ) "تحقیق ہم نے ہمی نازل کیا قرآن کو اور بیشک ہم ہمی اس کے حافظ ہیں۔"

سو حسکی حفاظت کا حق تعالیٰ ذہر وار ہواں میں کوئی الحاق و تحریف و نقصان کس طرح کر سکتا ہے۔ اگر عقل ہو تو یہ بات بہت ظاہر ہے۔

حفاظت قرآن کا مفہوم | اور یہ عذر شیعہ کا کہ محفوظت لوح محفوظ میں مراد ہے، تو سخت بوالعجبی ہے کیوں کہ شاید تورات اور انجیل کی تحریف لوح محفوظ میں پہلے ہوئی ہو گی جو حق تعالیٰ اس کتاب میں میں اس کے عدم و قوع کا ذرہ کش ہوتا ہے۔ شاید شیعہ کے نزدیک کچھ تصرف اہل کتاب کا لوح محفوظ تک پہنچ سکتا ہو گا۔ معاذ اللہ۔ تو اب خدا نے عالم کیا ہوا؟ عاجز ترین مخلوق ٹھہرا مگر اس تفتریرو اہمی پر یہ استبعاب اہل سنت کو ہے "شیعہ اہل مدل" پر کہ حق تعالیٰ کے ذمہ پر لطف کو واجب کرتے ہیں تو یہ بات لازم ہی ہے۔ خیر اس مسئلے کو ہم نہیں چھیرتے

علمائے شیعہ خود عاقل ہیں تو سمجھ لیوں گے۔ الخرض اس آیت قرآن شریف سے سب مہاجرین و انصار کا جفتی ہوتا اور اصحابی معنی خاص ہوتا اور ایمان پر انتقال کرنا بین ہے۔

**عَقَادُ شِیعَةٍ اُوْلَئِيْهِ مِنْ بَعْدِ رَطْبِيْ** | ہاں اگر شیعہ یہاں بھی تلقیہ پر محل کریں تو ان سے بعید نہیں۔ کیونکہ جیسا صاحبہ سے جناب اللہ کہ علم مکان و مایکون بھی رکھتے تھے، اور قادر اپنی موت بیجات پر تھے کسی کو ان کے ہلاک پر قدرت بھی نہیں تھی، اور اپنے اعداء کے اہلاک پر ان کو دسترس بھی تھی، پھر ساری عمر بخوف اعداء ظاہر میں اعداء کے ساتھ رہے۔ اور ان سے کچھ اپنا جان و مال و آبر و دایمان و سلام نہ محفوظ ہو سکا تو حق تعالیٰ بھی باوصفت صفاتِ کمال اگر ایسے بڑتلو سے ڈرے اور ان کی خوشیاں کرے تو ہو سکتا ہے۔ بلکہ حق تعالیٰ سے سوا اس کے کچھ بھی نہیں آئی۔ سعادۃ اللہ، استغفار اللہ، استغفار اللہ۔

دوسری آیت:-

لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يَأْتُكُمْ بِعُونَكَ حَتَّىٰ الشَّبَحُولَةَ فَعَلِمَ مَا فِيْ  
فُلُوْبِهِمْ فَإِنَّمَا السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ

(ترجمہ) البتہ راضی ہوا اللہ مؤمنین سے جب بیعت کی انہوں نے تخت شجرہ، پس جانا جو کچھ اُن دل ہی ہے، پس انہاری سکینہ اور رحمت اُن پر۔

اب شیعہ آنکہ کھول کر دیکھیں کہ تخت شجرہ بیعت کرنے والے مہاجرین اور انصار تھے یا کوئی اور لوگ تھے؟ اور آخر سورۃ تک دیکھیو کہ کیا کیا وعدے مغفرت اور نصرت کے اور صفات ان کے کمالات کے مذکور ہیں۔ اگر خوف طوالت نہ ہوتا تو نقل کرتا مگر مُون کو ایک آیت کا حال بس ہے، اور بد دین کو سارا قرآن بھی سُنانہ عبرت ہے۔

انصار و مہاجرین کا ایمان | اور حضرت امیر زمیر سے "نجی البلاعۃ" میں مذکور ہے:-  
**أَوْ حَفْرَتْ عَلَیْ** | **لَقَدْ رَأَيْتُ أَصْحَابَ الْحَمْدِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ قَمَّا**  
آریٰ آحداً مُنْكَمِلَهُ يَشْبَهُهُمْ لَقَدْ كَانُوا لِصَبِّوْنَ شَعْشَاعِيْرًا - بَاتُوا سَجَدًا وَقَيَامًا

مِرَاوِحُونَ بَيْنَ جَاهِهِمْ وَأَقْدَمَ أَمْهِمْ لِيَقْفُونَ عَلَى مِثْلِ الْجَهَرِ مِنْ ذِكْرِ  
مَعَادِهِمْ - كَانَ بَيْنَ أَعْيُنِهِمْ رُكْبَ مِنْ طُولٍ سُجُودُهِمْ إِذَا ذَكَرَ اللَّهُ هُمْ لَتَّ  
أَعْيُنُهُمْ حَتَّىٰ بَلَّ جَاهِهِمْ وَمَا دُوا لَهُمْ يُمْبِدُ الشَّجَرُ فِي الْيَوْمِ الْعَالَمِ  
خَوْفًا مِنَ الْعِقَابِ وَرِجَاءً لِلِّتُوبَ -

(ترجمہ) البتہ دیکھا میں نے اصحابِ محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو، پس نہیں دیکھتا تم میں  
سے کسی کو کہ مشاہد ان کے ہو۔ البتہ وہ تھکے کہ سج کرتے پر آگزہ غبار آلودہ، رات گزار  
ہوئے سجدہ دیقام میں، نوبت بہ نوبت راحت پاتے تھے پیشانی و قدموں ہی ٹھہرے تھے  
گھر یا چنگاری آگ پر ذکر آغڑت سے ادر گھٹے تھے مثل گھستنوں کے نشان کے ان کی  
آنکھیں کے وسط میں جب ذکر خدا ہوتا تھا یہتی تھیں آنکھیں ان کی یہاں تک کہ ترہ جائے  
تھے چہرے ان کے ملئے تھے مثل درخت کے تیز ہوا کے دن میں، خوفِ عطا بآور تو نہیں  
ثواب میں ۔

اور فرماتے ہیں:

لَقَدْ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُقْتَلُ أَيَّاً دُنَا وَأَبْنَا دُنَا وَ  
إِخْوَانُنَا وَأَعْمَامُنَا وَمَا يُنَزَّلُ بِئْلِكَ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا . فَلَمَّا رَأَى  
اللَّهُ صِدْقَنَا أَنْزَلَتَا بَعْدَ وَنَّا الْجَنَّةَ وَأَنْزَلَ عَلَيْنَا السُّرُّحَتِيَّ اسْتَقْرَأَ  
الْإِسْلَامُ إِنَّ

(ترجمہ) البتہ تھے ہم رسولِ اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ قتل کیے جاتے تھے  
باپ اور بیٹی اور بھائی اور ماں اور جاپ سہار اور نہیں بڑھتا تھا اس سے ہمارا مگر  
ایمان و انقیاد سو جب دیکھا اللہ نے صدق ہمارا تاریخ کروشنوں پر خواری اور ہم پر  
مدد کو، حتیٰ کہ مستقر ہو گیا اسلام ۔

۱۷۔ عینی سجدہ سے تھکتے تو قیام کرتے اور قیام سے تھکتے تو سجدہ کرتے ۱۸

سبحان اللہ یہ حال و کیوں سب مهاجرین اور انصار کا تھا، یا آپ کے چار پانچ نفر کا۔

مهاجرین و انصار اور امام جعفر صادق کتابِ خصال میں زبانی امام صادق کے ہے کہ،

کَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَثْنَا عَشَرَ الْقَاتِلَيْنَ إِلَافِ  
مِنَ الْمُرَيَّتَةِ وَالْفَيْنِ مِنْ غَيْرِ الْمَدِيْنَةِ وَالْفَيْنِ مِنَ الظَّلَقَاءِ لَمْ يَرِفْهُ قَدْرِي  
وَلَا مُرْجِيٌ وَلَا مُعْتَزِيٌ وَلَا صَاحِبٌ رَأَيِّيٌ - وَكَانُوا يَسْبُونَ اللَّيْلَ وَ  
يَقُولُونَ أَقْبِضُ رُوحَنَا قَبْلَ أَنْ تَأْتِيَ كُلُّ خَبْرَ الْخَمِيرِ -

(ترجمہ) ”تھا اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارہ ہزار، آٹھ ہزار مدینہ کے اور  
دو ہزار غیر مدینہ کے اور دو ہزار جو امیر حضور ڈیگے کئے تھے، نہیں تھا کوئی ان میں قدری اور  
مرجی اور معترضی اور صاحب رائے۔ رات بھروسے تھے اور کہتے تھے الی قمیض کر لے  
ہماری اڑوڑ سپے خیری روٹی کھانے سے۔“

اس روایت سے محقق ہو گیا کہ حضرت امیر رہن سب صحابہؓ کی تعریف میں فرماتے تھے جو  
اور پقل کیا گیا اور صاحب الفضول امام امیر روایت کرتا ہے:

عَنْ أَبِي جعْفَرِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى الْبَاقِرِ عَلَيْهِ السَّلَامُ رَأَتِهِ قَالَ لِجَمِيعَةِ خَاطِفَةِ  
فِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرٍ وَعُثْمَانَ - أَمَا تَخْبِرُونِي ؟ أَنْتُمْ مِنَ الْمَهَاجِرِينَ الَّذِينَ لَدُنْ  
إِخْرَجُوكُمْ دِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا وَ  
يَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ؟ قَالُوا لَا قَالَ فَإِنَّمَا مِنَ الَّذِينَ تَبَوَّأُوا الدَّارَ  
وَالْأَيْمَانَ مِنْ قِبَلِهِمْ يَجْبُونَ مِنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ؟ قَالُوا لَا - قَالَ إِنَّمَا أَنْتُمْ فَقْد  
بِرْ شَتِّمَانَ تَكُونُونَ وَاحِدَهُنَّ الْفَرِيقَيْنِ وَإِنَّمَا أَشْرَدَ إِنْكُمْ لِسْتُمْ مِنْ قَالَ  
اللَّهُ وَالَّذِينَ جَاءُوكُمْ بَعْدَهُمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا عَنْقُنَا وَلَا خَوَانِنَا الَّذِينَ  
سَيْقُونَا بِالْأَيْمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قَلْوَبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ أَمْنَوْا بِنَا إِنَّكَ رَؤْفَ

(ترجمہ کر) امام ابو جعفر محمد بن باقرؑ نے متفقہ ہے کہ آپؑ فرمایا اس قوم کو کہ خوش کیا تھا انہوں نے شانِ ابی بکرؓ اور عمرؓ اور عثمانؓ نہیں کیا بخوبی دیتے تم محدث کو ؟ کہ تم مهاجرین ہیں گے ہو، جو بلکہ گئے اپنے گھروں اور مالوں سے تلاش میں تھے وہ فضل اللہ اور رضا مندی اس کی کے اور مدد کرتے تھے اللہ اور رسول اس کے کی۔ کہا اخنوں نہیں فرمایا پھر ان لوگوں میں ہو جنہوں نے ٹھکانا تاپکڑا اور مدینہ میں اور ایمان میں ان سے پہلے (یعنی مهاجرین سے) دوست رکھتے تھے مهاجرین سے اور انصار سے اور میں گواہی دیتا ہوں کہ بیشک قم نہیں ہو وہ لوگ جن کے حق میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے والذین جاؤ االمیتی یہ کہ جو لوگ کہ آتے ہیں بعد ان کے کتنے ہوتے اے رب ہمارے خیش ہم کو اور ہمارے حمایوں کو کہ سابق ہوئے ہم سے ایمان میں اور مت کر دھوں میں ہمارے کینہ مਊمنین کا اے رب ہمارے البتہ تو عظور الرحیم ہے۔

اس حدیث سے صحیح ایمان مهاجرین و انصار و خوبی ابو بکرؓ اور پُرانی کیتہ واران اُن کے کی معلوم ہر خاص و عام کو ہو گئی۔ اب عترت کے اقوال سے صحیح عدالت اور قبولیت سب مهاجرین انصار کی عذر اللہ و عذر الاممہ ظاہر و باہر ہو گئی۔ اور اقوال دیگر ائمہ سجوفِ اطناب ترک کرتا ہوں جناب سائل اور ان کے ہم شرب آنکھیں کھول کر ملاحظہ فرمائیں اور عذر تلقیہ زبان پر نہ لادیں کہ اقوال ہی اس عذر کو قطع کر چکا ہوں۔ سوال مسند کریم جنت (شیعہ پر) کافی ہے۔

خطب کا قول جنت نہیں ہے اور سائل جو ترجمہ حدیث کا بحول الشیخ عبد الحق اور خطب خوارزم نقل کرتا ہے یہ خطب تو زیدی، غالی، کذاب ہے۔ اس کے قول سے اہل سنت پر محبت لائف محل عجب ہے۔ آپ نے اپنی ہی کتب سے کیوں نہ نقل کر دیا؟ جو جو چاہے تھا اور دعویٰ الزام وہی کا کتب اہل سنت ہے کیوں کرتے ہو؟ دیکھو ہم سمجھو قرآن شریف اور دوایا (آپ کی کتب) کے ہر گز مسند نہ دیں گے، اور شیخ کا جو نام لکھا ہے تو آپ نے یہ نہ لکھا کہ شیخ نے کس کتاب میں یہ حدیث نقل کی ہے تاکہ آپ کا صدق و کذب معلوم ہوتا کہ تب اہل سنت میں بایں الفاظ کوئی حدیث نہیں۔ مگر مکاہیر شیعہ میں ہے کہ یہ عبارت کو تحریف کرتے ہیں یا معنی کچھ اور لکھتے ہیں۔

**اہل سنت اور حضرت علیؑ کا مقام** ہماری کتب میں تو حدیث یوں ہے لَا يُحِبُّ عَلِيًّا مَا فِي قُوَّةٍ وَلَا  
لِيُغْصِنَهُ مُؤْمِنٌ (ترجمہ کشہ) "نہیں و دست رکھتا علیؑ کو منافع اور نہیں اعین کرتا علیؑ سے مُؤمن) یا اس  
کے معنوں میں مثل اس کے سو بحمد اللہ اصحاب رسول اللہؐ اور رب اہل سنت محبت علیؑ سے سینہ  
پر رکھتے ہیں چنانچہ کتب اہل سنت فضائل دعائیؑ سے پڑیں۔ کسی پر مخفی نہیں۔ البتہ الیمنی محبت  
(کہ یا خدا سے زیادہ بنادیوں، یا نامردگی و بے عزتی میں پکا کر دیوں) اہل سنت نہیں رکھتے یا  
بایں شور اشوری یا بایں بے نکی۔ یہ حال روایات شیعہ کا ہے کہ بیانِ منظار میت میں اس قدر  
گھٹا دیں کہ معاذ اللہ اور بیانِ فضائل میں آنا برطہادیں کہ استغفار اللہ۔ سورہ و ایات اپنی کتب  
کو دیکھ لو، تاکہ ہمارا صدق آپ پر روشن ہو جائے ۵

ہرگز نہ ہوئے معزز سخن سے آگاہ  
لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ

**شیعہ کی مفروضہ حدیث** | اگر بالفرض بایں معنی ہی حدیث ثابت ہو جاوے تو پھر لفظ اصحاب  
اس میں کہاں ہے کہ آپ کو محل طعن ہو۔ کیا سب لوگ بس صحابہ میں ہی مختصر ہو گئے ہیں؟  
 سبحان اللہ! آپ کے نقیض قلبی نے دیدہ بصیرت کو عجب روشنی دی ہے کہ حضرت اُتو بعین  
لوگوں کے حال سے مطلع فرمادیں، آپ اس کے خلاف تعلیم دبر دستی صحابہؓ پر حمل کریں۔  
حق یہی ہے کہ یہ اشارہ نواصب کی طرف تھا صریحاً اور روافض کی طرف اشارہً و کنایت ہے  
کہ وہ ظاہر سب و شتم اسد اللہ الغائبؑ کو کرتے ہیں اور یہ پرده محبت میں وادعین دیتے  
ہیں۔ چنانچہ کچھ معلوم ہو گیا اور کچھ آگے بیان ہو گا۔

اور حدیث صحیحین جو سائل نے نقل کی ہے کہ ردِ حشر حوض پر سے کچھ لوگ ہانکے جائی  
گے سوان کو محی سب مہاجرین والنصار پر حمل کرنا کمال بلادت ہے۔ اس واسطے کہ حدیث میں  
بلطفاً أصْبَحَتِي آیا ہے۔ اور یہ تصحیح قلت کے واسطے ہے اور الحجۃ حکمہ (رجاہ میں ایکی) آیا  
اور یہ صحیح عرفِ عرب میں قلت کے لیے آتا ہے۔ سو چند فرق (فرقے) (ناشر) اس قسم کے مرتند

ہوں گے، نسب صحابہؓ معاذ اللہ۔ اور وہ قومِ بنی تمیم کے لوگ اور چند اقوام دیگر تھے، کہ قریب فات حضرتؐ کے آکر مسلمان ہوئے پھر بعد وفات مرتد ہو گئے تھے حضرتؐ ان کو روزِ محشر (چونکہ ان کو مسلمان چھوڑ کر تشریف لے گئے، ان کے ارتداء سے مطلع نہ تھے اس تعارف پر ان کو) اصحاب کہہ کر تعبیر فرمادیں گے اپنے علم کے موافق، نہ یہ کہ یہ لوگ اصحابِ معنی خاص ہیں جیسا کہ تمام مهاجرین و انصار یہیں اور اہل سنت ہرگز ان چند مرتدین (ناشر) کو اصحاب نہیں کہتے ورنہ معاذ اللہ کلام تعلیم جھوٹ ہو جاوے اور یہ محل ہے مگر آپ کتنے منصفِ محبت تعلیم یہیں کہ اس معنی کو بر عکس صحابہ پر محل کیا اور پھر اپنی عاقبت کا امذلیثہ نہ کیا۔

الحاصل قرآن شریف اور احادیث عترت سے ثابت ہوا کہ سب صحابہؓ عدوں مقابل تھے

نہ کوئی منافق تھا نہ مرتد ہوا، مگر وہی چند رجالِ جنگیں صحابہؓ بھی منافق پہچانتے تھے۔

**خطا و اجتہاد وی صورۃ معصیت** اور جو کچھ بعض سے حربِ حضرت امیرؓ یا کچھ اور بشریت ہے حقیقتاً نہیں ہے سے تقدیر ہوئی وہ خطا و اجتہاد وی تھی اور جو امرِ بخطا و

اجتہاد سرزد ہوتا ہے وہ بصورتِ معصیت ہے نہ خود معصیت۔ چنانچہ اہل عقل و علم پر واضح ہے اور اگر بالفرض گناہ ہی تھا تو وہ اب جام کاراس سے تائب اور نادم ہو کر پھر درجہ عدالت کو فائز ہو گئے کیونکہ وہ کچھ معمصوم گناہ سے نہیں تھے۔ سوابِ صحابہؓ کا بُرا جانا نہے والا ملتِ اسلام یہے

خارج ہوا اور قرآن کا منکر۔ اور جو کھل کو اچھا جانے تین تعلیمیں ہے داخل ملتِ پیغمبرؓ یہیں وہ کھیو

کہ اہل سنت نے خوب تیز کی کہیں کو تعلیم نے اچھا کہا اچھا جانا اور بُرے کو بُرًا اور اب نبھی جو

صدقِ محبت اہل بیت عترت سے رکھتے ہیں وہ اپھے یہیں جیسا اہل سنت، اور جو مکذب تعلیمیں ہیں اور پردهِ محبت میں تدقیص تو ہیں شانِ عترت کرتے ہیں وہ بُرے اہل شرارت اور اس دعوے

پر ہم احادیث تعلیمیں کو شاہد رکھتے ہیں چنانچہ ابھی نقل ہوئیں۔ اور ہم حسنِ طن پر یہ عقیدہ نہیں کہتے بلکہ تعلیمیں کے ارشاد پر مدار کا رہے۔ البتہ شیعہ بدلطنی کو کافر کا کر مکذب تعلیم ہوتے ہیں سو تعجب

ہے کہ قرآن عترت تو تعریف اُن کی کرے اور شیعہ اس کو نہیں لپیں ہو لو کہ یہ فعل آپ کا مخالف تعلیم

ہے کہ نہیں؟ اور کفر ہے یا اسلام؟ اب اگر شیعہ بُرُوں کو پوچھیں تو ہم کہتے ہیں کہ اصحاب میں تو کوئی بُرا نہیں تھا۔ جو لوگ نو مسلم اعزاب مرتد ہو گئے وہ برے تھے مگر وہ اصحاب نہیں تھے اور جو بعض منافق ان میں ملے ہوئے تھے (جیسا عبد اللہ بن ابی قحافة اور اس کے تابع اور ذوالخوبیہ صہر "راس الخوارج") وہ برے تھے، مگر وہ بھی اصحاب نہیں تھے۔ اگر ان کو شیعہ باصطلاح خود صحابہ معین عام کہہ کر بُرا کہیں تو ہم گل نہیں کرتے۔

اہل بیت کے گھر جلاتا بہتان ہے | اور یہ جو آپ بہتان، طوفان، افتراق کرتے ہیں کہ صحابہ نے خاتمه اہل بیت جلاتے کا حکم دیا اور جو جلاتے کو گئے۔ یہ بالکل افتراق و کذب اعلان ہے (اہل بیت) وہ سنت ناکا ہے۔ اہل سنت کی ایک کتاب میں بھی اس کا کہیں کچھ ذکر نہیں۔ آپ نے آنکھ بند کر کے میں کتاب کا ذکر لکھ دیا۔ زبان کے آگے کچھ کنوں کھافی تو ہے ہی نہیں۔ نہشود للاصی۔ ایک کتاب کا ترشیح دیا ہوتا تاکہ آپ کا صدق و کذب سب پر روشن ہو جاتا۔ اگرچہ واقف تو اب بھی آپ کے صدق و دیانت کے قائل ہو گئے ہیں۔ ہاں الیتہ ہمارے پاس آپ کی کتب معتبرہ جست ہیں کہ وہ سب عدول اور محیت اہل بیت و عترت تھے۔ چنانچہ قرآن شریف کی آیات کا حوالہ اور پر گذرا۔ اور اگر قرآن شریف آپ کے نزدیک کچھ معتبر نہیں تو ہر حال منع البلاغۃ و فضول وغیرہ آپ کی کتب تو قرآن شریف سے بھی آپ کے نزدیک زیادہ معتبر اور واجب لتسییم میں۔ اگر یہ لوگ بقول آپ کے دشمن اہل بیت ہوتے تو ربہ عالم آپ کے کافر ہوتے۔ پھر امامہ کفار کی ایسی مرح کس طرح کر سکتے تھے؟ مرح کافر کی فستک ہے اور امامہ آپ کے نزدیک فستک مے معصوم ہیں۔ سو اپنے گریبان میں مُنڈال کر دیکھیو، اور اس قول خارات مال سے نادم ہونا چاہئے۔

خطاء عصیان اور ایمان | اور معاویہ کا محارب حضرت امیر ٹھکرے ساتھ جو ہوا تو اہل سنت اس کو کب بھلا اور جائیدہ کہتے ہیں۔ ذرا کوئی کتاب اہل سنت کی دیکھی ہوتی، اہل سنت ان کو اس فعل میں خاطری کہتے ہیں۔ مگر معاویہ اس خطاء کے سبب ایمان سے نہیں نکل گئے جیسا تھا را اور تھارے اسلاف کا نعم ہے کیوں کہ حق تعالیٰ خود قرآن شریف میں فرماتا ہے:

وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَلُوا فَأَصْلُحُوا بَيْنَهُمَا

الایہ  
(ترجمہ) "اور اگر وہ طائفے مؤمنین کے آپس میں مقامکاری کیں تو ان میں صلح کر ادوسے تو دیکھو کہ حق تعالیٰ باوصفت مقام کا دربار ہمی ان کو مؤمنین کہہ کر تعبیر فرماتا ہے اور سو اس کے صد بآیات یہیں جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ فتن و گناہ کبیرہ سے مسلمان کافرنہیں ہوتا اور حضرت امیر رضا کا قصہ مشہور ہے کہ معاویہ اور ان کے ساتھ والوں کو آپ نے لعن کرنے نہیں دیا اور منع لعن سے فرمایا۔ اگر کافر ہوتے تو کیا وجہ منع لعن کی ہوتی۔

**محاربینِ امام کا ایمان لقول امام** | اور شیعہ البلاغہ میں حضرت امیر رضا کا قول شریف مقتول ہے:

أَصْبَحَّا نُقَاتِلُ إِخْرَاجًا فِي الْإِسْلَامِ عَلَى مَا دَخَلَ فِيهِ مِنَ الذَّيْعَ وَالْأَعْوَجَاجِ  
وَالشَّبِهَةِ وَالثَّاوِيلِ

(ترجمہ) "صحیح کی ہم نے قاتل کرتے ہوئے اپنے بھائیوں مسلمانوں کے لیے اس کے کو دخل ہوئی اس میں کچھ کبھی اور پڑھاپن اور شبہ اور تاویل۔"

حضرت امیر ان کو خود مسلمان بھائی فرماتے ہیں۔ باں الہیہ اس میں لبس بثہہ و تاویل کبھی آگئی تھی۔ اور یہ خود دیکھنے ہے کہ گناہ کرنے سے اسلام کامل نہیں رہتا۔ نہ یہ کہ بالکل اسلام سے خارج ہو جائے۔ سواس نص سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ یہ رب (حضرت) معاویہ سے خطاب ہوئی مگر تاویل مقتول ہے کہ حضرت معاویہ آخر عمر میں اس امارت اور لپنے کے دارے نادم ہوتے تھے۔

**نہ امرت اور توبہ ماحی کفر ہے** | سوندامت کے بعد جو کچھ گناہ ان سے ہوا با بیقین معاف ہوا۔ کہ حق تعالیٰ تائب کے سب گناہ معاف کرتا ہے بلکہ کفر بھی تو پرے معاف ہو جاتا ہے اور یہ مسئلہ مستقیط علیہ فریقین ہے، حاجت سند نہیں اور عادل کے واسطے یہ مزدور نہیں کہ بھی اس سے کوئی تقیص نہ ہو بلکہ اس سے کوئی گناہ ہوا اور پھر توبہ کر لی تو پھر عادل ہو جاتا ہے۔

**شیعہ کے نزدیک گناہ کبیرہ بھی منافی عصمت نہیں** | اور شیعہ تو گناہ کبیرہ سے عصمت کو بھی ساقط نہیں

کرتے چہ جائے کہ حدالت؟

رَوَى أَلْكِيلِيُّنَى عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ أَتَ يَوْمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَدْ أَقْتَلَنَا كَانَ الْمَوْتُ عَلَيْهِ هَلَّا  
 (ترجمہ کے) حضرت یوسف علیہ السلام نے ایسا گناہ کیا کہ موت اس پر موجب ہلاکت کی تھی؟

پھر جب عصمت انبیاء کی البیے گناہ سے ساقط نہیں ہوتی تو بیچارے معاویہ تو معصوم نہیں  
 تھے اور معاویہ نے تو یہ گناہ خطا سے کیا ہے۔ اب شیعہ حضرت آدمؑ کے باب میں ز معلوم کی حکم  
 لگائیں گے کہ ان کی کتابوں میں صریح موجود ہے کہ یہ بلا آدم پر سمجھی حسرہ مرتبہ علی رضا طبریؓ کے سبب سے  
 آئی تھی اور یہ عمداً تھا۔ سو بعد تو بہ آدم علیہ السلام کا قصور مuat ہوا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:  
 ثُمَّ أَجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى

(ترجمہ کے) ”پھر پسند کر لیا اس کو اس کے رب نے اور رجوع کی اس پر اور ہدایت کی“

ایسا ہی حضرت موسیٰ علیہ السلام نے حضرت ہارون علیہ السلام کی ڈاٹھی پکڑی اور مارا  
 یہ خطا سے ہی ہوا تھا جب کہ انبیاء سے ایسا کچھ سرزد ہو جائے، معاویہ وغیرہ پر کیا موجب طعن ہے  
 وہ تو کچھ معصوم نہ تھے۔ علاوہ بریں اگر تقدیر حرب معاویہ اور چند دیگر سے ہوئی آپ نے اپنے  
 کمال تحریر درستہ دانی سے سارے مهاجرین اور انصارؓ (کہ لقول امام جعفر زبارہ ہزار تھے) ایک  
 درجہ کر دیا۔ بڑے افسوس اور حیرت کی جا ہے کہ صحابہ باوصفت مدح شیعین کے کافر ہوں اور  
 شیعہ با وحدہ مخالفت شیعین و گستاخی اہل بیت کے مومن و مخلص رہیں؟ بڑے مشرم کی بات  
 ہے اگر آپ کو ہوش ہو۔ دَأَللَّهُ الْعَادِي

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## سوال دوم

پوچھو اپنے علماء سے کہ شیعہ کہتے ہیں یہ جو احادیث و آیات آپ لوگوں کی کتب میں مذکور ہیں کہ فلاں سورۃ اور فلاں آیت اور حدیث شان حضرت شیوخ میں وارد ہے۔ اور ان کے فضل خلافت اور وجوبِ اقتداء پر دلالت کرتی ہے کیا روزِ سقیفہ یہ سب تیار نہ ہوئی تھیں؟ یا صاحب فراموش کر گئے تھے؟ ہاں جب دینا سے تشریف لے گئے تو شاید وہاں لوحِ عفو نظر ملاحظہ نہ کر اور رسول خدا سے تحقیق کر کے اپنے مطیعان مشرب کو الہام فرمایا کس لیے کہ اس وقت خلافت کے ردِ ذکر کی سند بیان نہیں ہوتی اسوا نئے قریش ہونے اور پیری کے کہ اس پر شیخ شافی نے بیعت کر لی۔

اب پوچھنا چاہیے کہ اگر یہ پہلے سے بھی ہوتی تو مثل سخن معاشر الانبیاءؐ کے معزکہ میں کیا یہ بیان نہ ہوتی، ان کا جواب شافی لاگر دو۔ ورنہ یہ سب ہمارے نزدیک موضوعات اجابت ہیں۔



# جواب سوالِ دم شیخین کا حق خلافت اور ردِ الامل

سقیفہ میں "الائمهٰ من قریش" روز سقیفہ الفصار اس بات پر جمع تھے کہ ایک امیر انصار سقیفہ میں ہوا اور ایک مہاجرین میں اور حدیث "الائمهٰ من قریش" پیش کرنے کی وجہ کا ان کو کوئی خیال نہیں رہا تھا کیوں کہ وہ معصوم نہیں تھے کہ فیان رسوم ان پر نہ ہو سکے اور فی الحقيقة سہو سے تو معصوم بھی ما شون نہیں اور علم مَا کَانَ وَمَا يَكُونُ بھی ان کو نہیں تھا تاکہ عیوب کیا جاؤ سے کہ یہ مسئلہ ان کو معلوم کیا ہے نہ تھا۔ اگر معلوم بھی نہ ہو تو بھی کچھ حرفا نہیں۔ جب شیخین وہاں تشریف لے گئے اور اس حدیث کو پیش کیا اس سے ان کا وہ ارادہ فتح ہو گی، درستے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔

اور یہ مسئلہ کہ امامت سوائے قریش کے روائیں، قرآن میں کہیں صراحتاً مذکور نہیں اور نہ کسی مفسر نے اس کا دعویٰ کیا۔ ہاں مفسرین نے شانِ نزولِ آیات میں کہا ہے کہ یہ آیت فلاں حضرت کے فضل ہیں نازل ہوئی ہے یہ فلاں حضرت کے اور ترتیب خلافت کو اشارات سے نکالتے ہیں کہ قرآن تشریف میں سب کچھ صراحتاً کنایت مذکور ہے دَلَارْطِبْ وَلَارْيَابِیں لِلَّاقِیْتَابِ مُبِینِ خود حنفی فرماتا ہے۔

اب سعو کہ یہ آپ کا اعتراض (باد ہوا تی گولہ) نہیں معلوم کہ کنسی وجہ سے ہے اور وقت اعتراض آپ کا ذہن عالیٰ کس طرز کو صعود کئے ہوئے تھا کیوں کہ فضائل کی آیات کا

پیش کرنا جب ضروری ہوتا کہ کسی کو فضل ابو بکر میں تکرار اور عذر ہوتا۔ ان کی افضلیت کے سب مقتضی اور انصار کا مذہب شیعوں کا سازنہ تھا کہ امام سب کے افضل ہونا چاہیئے اور نہ ترتیب خلافت کا وہاں ذکر تھا پھر وہاں آیاتِ فضائل کا سُنانہ کیا ضروری تھا کہ نہ سنانے میں آپ کا اعتراض دار ہوتا۔ وہاں فقط ذکر اتنا تھا کہ انصار میں امیر ہمیں ہو سکتا۔ سوریہ مقصد صرف حدیث کے ہی سُنانے سے حاصل ہو گیا۔ اگر بالفرض اس بارے میں آیت مرتاح بھی ہوتی تو کچھ ضروری ہے کہ آدمی اپنے اُستدلال میں سارے ہی دلائل پیش کرے جب ایک دلیل سے کام نکالے اور دلیل لانا کیا ضروری ہے اور درصورتیں کہ حدیث صحابی کے نہ ویک مثل قرآن قطعی ہے، تو قطیعتِ حدیث و قرآن میں کچھ تفاوت ہمیں اثباتِ مقصد میں دونوں یکاں ہیں تو پھر آیات پیش نہ کرنے میں یہ کچھ فضول کلامی ایک محیب بالعقل فضولی ہے انسان شیعہ ہمیں تھے کہ صدھا آیاتِ قرآنی اور نصوص آئندہ سُن کر بھی ایمان ہمیں لاتے اور آیاتِ احادیث عترت کو پس پشت ڈالتے ہیں، وہ اہل صدق و ایمان تھے ایک ہی حدیث سُن کر تسلیم کر لیا۔

اب اس قدر جواب سے آپ کے فہم کی خوبی اور ہباءً منتشرًا ہو جانا آپ کے اس کلام داہی کا توزیع ظاہر ہو گیا اور آپ کے ہزاریات کا جواب چکڑ بازی ہے۔ اہل انصاف کے نزدیک وہ خود آپ کے مذہب پر مغلب ہو گئی۔ ہم کو کاغذ سیاہ کرنا مشتمل آپ کے اعتمان مبنی کے کیا ہمدردیت صدیق کی اولیت اور قول امامؐ ہاں اگر قابلیت خلیفہ اول کی اور حقیقت امامتِ جناب ان کے کی آپ کو درکار ہے تو یہ روایت کحل البصر برائے کو رفہم موجود ہے مطالعہ فرمائیے کہ نجح البلاغۃ آپ کی کتاب معینہ میں لکھا ہے کہ حضرت امیر بن نے نامہ معاویہ کو لکھا تھا اس میں یہ عبارت ہے:-

أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ بَيْعَتِي لِنِزَّ مَنْكَ يَا مُعَاوِيَةَ وَأَنْتَ يَا لِشَامِ لِلَّهِ بَايِعَنِ الْقَوْمِ  
الَّذِينَ يَا بَيْعُوا أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ عَلَى مَا يَأْبَيُونَ وَاهْمُ قَلْمَنْ يَكِنْ لِلشَّاهِدِ

اَنْ يَنْتَارَ وَلَا لِلْغَائِبَ اَنْ يَرَدَ وَاتِّسَا الشُّوْرَى لِلْمُهَاجِرِينَ وَالْاُنْصَارِ فَإِنْ  
اجْتَمَعُوا عَلَى رَجْلٍ وَسَمِوَةٍ اِمَامًا كَانَ لِلَّهِ رِضْنِي

(ترجمہ کے) اماً بعد، میری بیعت مجھ کو لازم ہو گئی اے معاویہ! در حاسیکہ تو شام میں تھا  
کبیر نکر مجھ سے بیعت کی ان لوگوں نے جنہوں نے بیعت کی تھی ابو بکر رضی و مولود عثمان بن عفی نے جس  
شرط پر ان سے بیعت کی تھی پس نہیں اب حافظ کو کچھ اختیار اور نعائب کو محل رقد اور بس  
مشورہ معتبر مهاجرین و انصار کا ہی ہے پس اگر وہ جمع ہو کر ایک شخص کو امام مقرر کر دیں تو  
ہوتا ہے وہ شخص اللہ کے نزدیک بھی مرضی دل پسندیدہ ॥

سبحان اللہ! اس نص حضرت امیر رضا نے خلفاء نسلت کی امامت کو صاف صاف حق بتایا  
اور منکرین کو زبرد فرمایا اور معہذہ اسپ مهاجرین و انصار کی تعديل فرمائی۔ یہ سنت بھی حل  
فرمادیا کہ امامت بالشوری ہوتی ہے، نہ منصوص من اللہ تعالیٰ۔ جیسا شیعہ گان کے  
یہٹھے ہیں۔ اور یہاں مؤلف نجع البلاعنة کر حرف اسلامی خلفاء میں کوئی صورت مفریں ملی،  
بننا چاری ناچاری نام لکھ دیا ہے ورنہ ان کی دریافت سے بجید تھا کہ ان حضرات کے اسامی مبارکہ کی  
تقریب کریں۔

**صدریق کی خدمات اور امام کا اعتراف | دوسری جگہ نجع البلاعنة میں ہے:**

لِلَّهِ مِلَادٌ أَنِي بِكَرْبَلَةَ قَوَّمَ الْأَوَدَوَدَ أَوَى الْعَمَدَ وَأَقَامَ السَّنَةَ وَخَلَفَ الْيَمَّةَ

(ترجمہ کے) واسطے اللہ کے میں بلادِ ابی بکر رضی کے سیستہ اس نے سیدھا کیا کچیوں کو، اور علاج

کیا بیماری کا، اور قائم کیا سنت کو اور پیچھے ڈالا پیدعت کو ॥

یہاں مؤلف نے سمجھے لفظ ابی بکر رضی کے لفظ فلاں کا رکھا تھا اور سبب تعصب نہیں  
کے تصریح نام حضرت ابو بکر رضی نہ کی تھی مگر شراح نے اس کی تحریف کو ظاہر کر دیا کہ مراد ابو بکر رضی  
ہیں۔ اب یہ دونوں ثابتِ عدل، یا ثابتِ ابو بکر رضی کو اور حقیقتِ امامت حضرت مددوح کو کیا صفت  
صاف بیان کرتے ہیں کہ ہرگز اہل ایمان کو اس میں محل تردید نہیں ہو سکتا۔

بیعتِ امام خلافت صدیق کی حقانیت ہے | اور ہم سبے درگزے خود حضرت امیر فراہم کا بیت  
کرنا گہتنی جوت واصح ہے کیونکہ اگر خلافت ان کی حق نہ ہوتی تو حضرت امیر رضا موصوم، عالم ما کان  
بیکوں، اشیع الشیعین ہرگز بیعت نہ کرتے۔ دیکھو چھپ مہینے تک آپ کو جو بیعت سے کچھ تردید رہا تو ہرگز  
بیعت نہ کی اور کسی سے ہر اسال نہ ہوتے اور تقدیم اپنیہ محترم کو کار قہ فرمایا۔ اگر ایسا آپ تقدیر کرنے  
والے ہوتے تو اول کیا وجہ انکار بیعت تھی، اور اگر یا قت خلیفہ اول میں نہ ہوتی تو چھپ مہینے کے  
بعد کہاں سے یا قت آگئی تھی؟ اور معاذ اللہ شیخین فرمائیں اگر زبردستی بیعت لیتے ہوتے تو اول ہی  
زبردستی سے کون مانع تھا۔

خلافت شیخین نہ ماننے میں مقاصل اس حجج محبت عزت کے مدینین نے تراشا ہے کہ آپ کے  
گلے میں رسی باندھ کر لائے اور بھیت کرائی۔ حضرت نے مجبوراً مقصود ہو کر اپنی جان سچانے کے لیے  
بیعت کر لی۔ سجان الشریف حسین عقیدت شیعہ کا ہے کہ ایسے بہادر کو نامرد ہتا میں اور آپ کو معلوم تھا  
کہ میری شہادت ابن مسلم کے ہاتھ سے ہے۔ ابو بکر رضی اللہ عنہ و عمار رضی اللہ عنہ وغیرہ ہماں ہرگز نیزے قتل پر قادر نہیں  
ہو سکتے، اور پھر بھی تحریر لوح محفوظ کو غلط سمجھا اور سنجفت جان کافروں کے ہاتھ پر بھیت کر کے  
ساری عمر گزار دی اور اپنی دختر عمرۃ کو بیاہ دی، جیسے علامہ شوستری وغیرہ لکھتے ہیں تو نہ دیک  
شیعہ کے حضرت علی رضا شیرخدا نہایت جبان و بلے غیرت تھے؟ اور دیکھو کہ امام معصومؑ کی بیٹی  
کانکاح کافر سے کیسے ہو سکتا ہے؟ معاذ اللہ، کلثومؑ اور علی رضا اور حسینؑ کیا ہمہ تھے ہیں؟ اور  
ابو بکر رضی اللہ عنہ کے وقت میں جو سبایا ابو حنیفہ پکڑے ہوتے آتے، ایک لوڈی حضرت امیر رہنمائی کو ملی  
آپ نے اس کو تصرف میں رکھا کہ محمدؐ اس سے پیدا ہوئے۔ توجہ امام حق نہیں تھا؛ جہاد  
صحیح نہیں تھا؛ غنیمت حرام تھی۔ پس حضرت علیؓ نے معاذ اللہ زنا کیا؟ اب کہاں تک مقاصل  
اس عقیدہ باطل کے لکھوں۔

خلاصہ یہ ہے کہ موافق رائے شیخ علیؒ میں معاذ انہصار سے جہاں کے عیوب موجود ہوتے  
میں میں یہ شدہ ہوتا ہے کہ حضرت علیؒ نے جانا ہوگا کہ اگرچہ تقدیر خداوندی میں قتل میرا بن ملجم

کے ہاتھ سے لکھا ہے، مگر شیخینِ الہبیب غلبہ قوت کے اگر تقدیر کو پلٹ دیوں تو کیا کروں گا؟ آخران لوگوں نے لطفِ خداوندی کو جو دربابِ امامت ذرِ حق تعالیٰ کے واجب تھا، نہیں چلے دیا، اور قرآن شریف کو بھی تحریف کر دیا اور ذرِ خداوندی کچھ کارگر نہ ہوا۔ یہاں بھی ان کا کیا ہو جاوے گا خدا تعالیٰ کا لکھا تھے چلے گا۔ استغفار اللہ، استغفار اللہ حق یہ ہے کہ تچھے میئنے تک آپ نے بسببِ اپنی شیجاعت کے بیعتِ زکی اور مخالفت سے تمام مہاجرین والفارکار کی کچھ گھبراہٹ نہ کی، اور یہ تو قنِ عرض شکرِ بخشیٰ لبشریت کے باعث سے تھا کہ ہم سے اس باب میں مشورہ رکیا کر ہم اہل مشورہ میں تھے، بعد تچھے میئنے کے وہ رنج دفعہ ہو گیا اور خود بالا اکڑاہ مجعع عام میں اقرارِ فضائلِ ابی بکر فرمایا، اور بیعت کر لی اور حضرت ابو بکر رہنے نے عذر کیا کہ وہ وقت ایسا تنگ تھا کہ فرصت مشورہ کی تھی اور نہ تو قنِ عرض کا محل تھا۔ حضرت امیر رہنے بھی اس عذر کو پسند دستبیول فرمایا۔

اہل شیعہ کے لیے وہ کوئی مشکلات | لیکن شیعہ کو یہاں میدانِ تنگ ہے کہ نہ بشریت کو معصوم پر لگا سکتے ہیں (اگرچہ انبیاء مخصوصین سے حسد اور گناہ کبیرہ اور غصب (ناکرده گناہ پر) اور فضیحہ کرتا بڑی عن المخطا کو جائز ہو، جیسا حضرت ادم و یوسوس و موسیٰ علیہم السلام کے وقائع میں معلوم ہوا مگر امام مخصوص پر کیوں کر ایسی بات لگا سکیں) اور نہ جو اذ بیعت کا اقرار کر سکتے ہیں کہ پھر بنائے مذہب شیعہ منقطع ہو جائے گی اور نہ تقیہ کو مان سکتے ہیں کہ اس میں حضرت امیر کے اور مقاصد بے شمار متوجہ ہوتے ہیں مگر نقل مشورہ ہے مَنِ اُبْتَلَ بِكَلِّيَّتَيْنِ اخْتَارَ آهُوَانَهُما بِنَا چاریٰ تقیہ کو مانا کہ گو علیٰ پر معاذ اللہ سب کچھ ثابت ہو جاوے گا مگر شیخین دو صحابہ کی بڑائی اور ظلم تو ثابت ہو جائے گا۔ واه واه۔ سبحان اللہ "دوستی بے خرد و شمنیست" سواں جواب میں شیعہ تأمل کریں اور اپنی ہرٹ دھرمی سے باز آؤیں۔ وَاللَّهُ الْهَادِی

## سوال سوم

پوچھو اپنے علماء سے کہ آپ کے بڑے عالم صاحب جامیں الاصول کے ابن اثیر میں کتاب بدایا میں لفظ لمیں خطبہ جناب فاطمہؓ کو نقل کرتے ہیں اور مسعودی مروج الذہب میں لکھتا ہے، اور ابو بکر جز برخی نے تمام و کمال لکھا ہے کہ شیخ ابن ابی الحدید نے اس سے نقل کی ہے اس خطبہ کو۔ دیکھو ہم یہاں اس مختصر میں بیان نہیں کر سکتے کہ جز برخ کا ہے اگر کوئی طلب کرے تو حاضر ہے۔

خلاصہ اس کا یہ ہے کہ لکھتے ہیں کہ جب جناب فاطمہؓ نے منیع فذ ک پرا بکریؓ کا اصرار پایا تو حضرت فاطمہؓ ایک گروہ زنان بنی ہاشم کو ساتھ لے کر مسجد میں آئیں اور پس پردہ تشریف رکھی، ایک خطبہ مشتمل حمد و ثناء اللہ اور نعمتِ رسالت پناہی پڑھا اور حقوق اور احساناً آنحضرت کے جو اصحاب پر تھے بیان کیے کہ سب روئے گے، اور پھر آیاتِ قرآنی اور اقوال پدر بنو رگو اور سے سند لا کر کوئی کلمہٗ تکفیر و تفسیق و ارتدا و اور عصب خلافت اور فدک اور اپنی مدد کے ترک کا اٹھا نہیں رکھا اور کیا کچھ نہیں فرمایا۔ ذرا دیکھو تو معلوم ہو۔

پس اب پھر اس حیرت کی طرف سے پوچھو کروہ حدیث و آیاتِ فضیلتِ شیخینؓ جو کتب میں لکھتے ہو اس وقت تھیں یا نہیں؟ اگر تھیں تو کسی نے بیان کیوں نہیں کیں کہ جناب فاطمہؓ قائل ہو تیں پھر اب لوگ ان کے دوست ان کی وفات کے بعد مراقبہ کر کے جو کچھ نشہ و محبت میں لوحِ محفوظ سے لائے مشت بعد از جنگ ہے اور تریاق فاروق بعد مردنِ مارگزیدہ اس سے

کیا حاصل، ایسے تو سمجھو کہ اگر کوئی فضل ان کا واقعی ہوتا یا بد کہنا باعث معصیت ہٹھڑتا تو مغضّہ  
منظلوں کے حق میں کیوں ایسے کلمات فرمائیں اور اصحابِ موجودہ سے کوئی تو مانع ہوتا یا پھر  
حضرت ابو بکر رضی خود رکرتے، دلیل کافی اور جواب شافی قولِ خدا تعالیٰ اور رسولؐ سے دیتے  
نہ کلماتِ خشونت کے جو قریب مذکور ہوتے ہیں مغلوبیت کی جہت سے کہنے پڑتے۔

غرض علمائے مذکورہ لکھتے ہیں کہ جب ابو بکر رضی نے دلائل اور برائیں جناب قادر رحمہ کے سنبھالے  
تو منبر پر تشریف لے گئے اور پہلے تو حضار پر خلگی کی استماع کلامِ جناب سیدہؓ سے کہم کیوں  
آپ کی طرف مخاطب ہو کر سنتے ہو اور پھر جناب امیر کی طرف اشارہ کر کے کہا۔ اتنا ہو کشلب  
شہیداً دینہ مرب کل فتنۃ هو الذی یقول کروها حدّاً عَتَدْتُ بَعْدَ مَا هِیَ مَتَ لِی سْتَعِینُونَ  
بالقصّة وَیَسْتَغْرِیْونَ بالنساء كا مطہال احباب اهلهَا ایہا البغی۔ حاصل یہ ہے کہ ”البغی“ نہیں  
ہے وہ مگر مثلِ اور طبی کے کہ گداہ رکھے اپنے دعوے پر اپنی دُم کو، وہ پالیتا ہے ہر فتنہ و فساد  
کو، وہ چاہتا ہے کہ فتنہ پاریتی کو تازہ کرے، اب جو کچھ نہ ہو سکا تو مدد چاہتا ہے ضعیفوں  
اور سورتوں سے ماند اُم مطہال کے کہ دوستِ رکھتی تھی زنا کاروں کو۔“

الامان یہ کلمات عترتِ رسول کائنات کی شان میں کیسے ہیں کیا مودتِ ذوالقریب اسی کا  
نام ہے؟ اب میں ان لوگوں سے پوچھتا ہوں جو کل صحابہ کو عادل اور دوستِ عترتِ رسول  
جانتے ہیں کہ دعویٰ جناب سیدہؓ کا اور دلائل اور برائیں موصوہ کا جواب یہی تھا جو ابو بکر  
نے دیا تھا کہ عدل میں حکومت کی خرد پسندی اور ذر و در اور نفاذیت کا تقاضا بھی شامل  
ہو سکتا ہے جو حاکم مدعی کے دعوے کو دلائل دبرا ہیں سے رد نہ کرے اور اس کے عومن میں  
کلماتِ خشونت آمیز رکھے، اس حاکم کو صاحبانِ عقلِ سلیم عادل کیسیں گے یا ظالم؟ اور پھر یہ کہنے  
والے کو دوستِ سمجھیں گے یاد نہیں؟ ذرا غور کر کر اور گریبان میں سرڈالو، اور ان کلماتِ  
ناشائستہ کا نیچو سُنڈ کر جب آپ کے حضرت ابو بکر رضی نے وہ کلمے بیان کیے تو ہماری سیدہؓ  
گریبان گھر حلپی گئیں، انتہا۔

اوز ظاہر ہے کہ دنیا سے ان پر الی ی غضبناک تشریف لے گئیں کہ جب امیر حنفی شہ کو  
انجیس ایسا مخفی دفن کیا کہ اب تک نشان قبر بھی حضرت فاطمہؓ کا آپ لوگوں کو معلوم نہ ہوا کہ  
آج تک اہل مدینہ دو بلگہ قبر کا نشان و بیتے ہیں ۔

برائے خدا اے مسلمانوں کوئی تو انصاف کرو کہ ان باتوں پر تو کافر کو تاب نہ رہے گی  
ذ مسلمان کو کہ عترت پیغمبرؐ کو کوئی برداشت کرنے اور وہ سنبھالنے اور عترت پیغمبرؐ میں  
جا تے یہی ملت پیغمبرؐ تھی اور اسی سیرت شیخین پر چلنے کو کہتے ہوئے  
ہرگز مرماد رہنی آید زردتے اعتقاد  
ایتمہم ہا گفتگو دوین پیغمبر داشتن

پیغمبرؐ تو ایذا سے علی ہذا اور فاطمہؓ پر کفر کا حکم فرمائیں اور خدا مودیاں پیغمبرؐ پر اور حق چھپانے  
والوں پر با اعلان لعنت کرے اور حکم دے اور آپ اس کو خیال میں نہ لائیں ۔ دیکھو قرآن  
کو ایسے قرآن پڑھنے سے کیا حاصل ۔ پس ایسوں سے حسن ظن رکھنا کفر ہے یا صدقیں کہنا ۔  
خدا تعالیٰ اور رسولؐ کو جو سچا جانتا ہواں میں خوب تحقیق کر کے ہماری تسکین کر دے ؟



## جواب سوال سوم

حَدِیثُ نَحْنُ مَعَاشِرُ الْأَنْبِيَا إِمْرَأَ عَلَمَ فِدْكَ كَمْ تَحْقِيقٌ

بعدوفات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا زبانی میراث کو کہ ترک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں سے ذکر وغیرہ تھا، حضرت ابو بکر رضی سے طلب کیا۔ حضرت ابو بکر رضی نے حدیث نَحْنُ مَعَاشِرُ الْأَنْبِيَا إِلَّا نُورٍ ثُمَّ مَا تَرَكْنَا هُنَّا صَدَاقَةً پُرطھ کر سُنَانِی (ترجمہ) ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ گروہ انبیاء کے کسی کو دارث نہیں کرتے، جو کچھ ہم چھوڑ مرتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔“

حضرت ابو بکر رضی نے فرمایا کہ یہ ترک حضرت کا درحقیقت بلک حضرت کی نہیں تھا اب میں اس ترک میں جس طرح حضرت تصرف فرماتے تھے اسی طرح خرچ کر دیں گا، اور وادیہ قرابت رسول اللہ مجھ کو اپنی قرابت سے مقدم و عزیز تر ہے۔ حضرت فاطمہؓ اس بات کو سن کر ساکت ہو گئیں اور پھر اس باب میں بولیں۔

یہ حقیقت تھی اس واقعہ کی، اس میں شیعہ مبتنی فرقے اپنی جلسہ کے طعن کرتے ہیں کہ ابو بکر رضی نے فاطمہؓ پر ظلم کیا کہ حق ان کا جو شرع سے ان کو ملتا تھا وہ عصب کر لیا اور ایک حدیث اپنی طرف سے بنائی حکم حق تعالیٰ کو منسوخ کر دیا جس تعالیٰ قرآن شریف میں دفتر کو دارث کرتا ہے اوقل تریہ خبر موضوع ہے۔ اور اگر سلمنا۔ خبر واحد ہے۔ ناسخ قرآن شریف

کی نہیں ہو سکتی۔

جواب اس کا ہمارے علمانے بہت بسط کے ساتھ لکھا ہے خصوصاً مولوی محمد قاسم صاحب سلمہ ائمۃ تعالیٰ تے اپنے رسالہ ہدیۃ الشیعہ میں کہ اردو زبان میں ہے بہت کارہ تحقیق فرمائی ہے۔

**فَرَّكَ فِيْ تَحْتَا اُورَقَیْ كَا حَكْم** [مختصر یہ ہے کہ فرد وغیرہ جائد اور ملک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہیں تھی، ملکہ وہ بیت المال تھا] حضرتؐ لقدر حاجت اس میں سے رکر پانے میں لاتے تھے اور آیہ سورہ حشر ۴۔

مَا أَقَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ قَدِيلٌ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِينَ أُنْهَبُوا وَأُلْيَّاتُمْ وَ

الْمَسَاكِينُ وَابْنَ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ أَلْوَاعِنِيَاءِ مِنْكُمْ

(ترجمہ) ”جو کچھ کرنے کیا اللہ نے اپنے رسول پر سو وہ اللہ کا ہے اور رسولؐ کا اور قرابت والوں کا اور سافروں کا اور مسکینوں کا تاکہ نہ ہو جائے برتا و دلمندوں کا۔“

دلیل ہے اس پر کیونکہ جو کچھ حق تعالیٰ نے بیان کیا مصرف بیان کیا ہے کہ اس کے مستحق یہ لوگ ہیں۔ اگر ملک ان لوگوں کی ہوتی تو حضرتؐ ان پر تقسیم (زمین کو) کر دیتے، اور آپ نے نہیں کی تو حضرتؐ بھی مثل ابو بکر رضی غاصب حقوق مسلمین ہو جاویں (معاذ اللہ) اور بھی مستحق بے نہایت ہیں۔ ان کا حصہ مشخص ہرنا محال۔ سو بہرحال یہ معنی استحقاق و لفظ ہے کہ اس کا محمول بیت المال میں رہے، اور ان مستحقوں پر صرف کیا جاوے جیسا دستور (بیت المال) کا ہے سو جب ملک ہی آپ کی ان اشیاء میں ذمہ پھر میراث کیونکہ جاری ہو، اس تحقیق میں طول بہت ہے مگر مختصرًا فہم خواہ کے لیے لکھا گی۔

**آتِیَ مِيراث کی مخاطب امرت ہے رسول نہیں** [اور اگر تسلیم کیا ہم نے کہ ملک ہی حضرتؐ کی تھی اور بجا طریقہ اپنا یہ مسئلہ ہم نے چھوڑ اتوہ بھی سنو کہ آیہ یوں صیکمؐ اللہ المز جس میں مسائل میراث مذکور ہیں حق تعالیٰ نے بربان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، امرت کو خطاب کیا ہے

اس میں ذات پاک حضرتؐ کی داخل ہتھیں۔ دیکھو کہ اول شروع سورۃ میں حق تعالیٰ نے ایسے ہی احکام ارشاد فرمائے ہیں جو خاص امت کے حق میں ہیں، اور حضرت رسالتؐ کو ان میں داخل ہتھیں فرمایا کہ دو تینیوں کو ان کے مال، اور مت لو جلا ان کو اپنے بُرے کے پر لے، اور مت کھا جاؤ مال ان کا اپنے مال میں ملا کر، اور اگر خوف ہو کہ عدل ذکر سکو گے تم پتینیوں کے حق ہیں تو اور عورتیں نکاح میں لاڈ دو سے چاہتک (اور سوائے اس کے سب احکام کو دیکھو، پھر منع کرنا پتینیوں کا مال کھانے سے، اور چار سے زیادہ نکاح کرنے سے اور دیگر سب امور حضرت رسالتؐ کے حق میں صحیح نہیں ہو سکتے کیونکہ حضرت کو چار سے بھی قریادہ نکاح درست تھے۔ ایسا ہی حکم وصیتِ میراث ہے کہ آپؐ کے حق میں حکم نہیں، یا ایس وجہ کہ آپؐ کی کچھ ملک ہی نہ تھی جس کو ہم نے بخاطر شیعہ تسلیم کر کے چھوڑ دیا۔ یا باہی وجہ کہ آپؐ اپنی بقریۃ زندہ ہیں وَسَيِّدُ الْهُدَىٰ حَقٌ يُرَدِّقُ اس مضمون جیسا کو بھی مولوی محمد قاسم صاحب سلمہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسالہ "آپ چیات" میں پہم الاد مَرْتَبَةَ عَلَيْهِ ثَابَتْ کیا ہے۔

اور کچھ نہ سہی مگر یہ حدیث مَنْ مَعَ اشْرُكَ الْأَبْيَادْ بہت صحابہ سے منقول ہے اور خود حضرت ابو بکر رضی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بنا واسطہ سُنی تھی اور جو حدیث رسولؐ کی زبان سے سُنتی جاوے سننے والے کے حق میں مثل قرآن قطعیت میں ہوتی ہے۔ جب ابو بکر رضی نے خود سُنناتِ ان کے نزدیک یہ حدیث مثل قرآن تھی اس حدیث سے قرآن شرافت کی آیت کا تحفیض کرنا ضروری ہے۔ اس میں شیعہ کو بھی اپنے اصول کے موافق بجز تسلیم چاہرہ نہیں ہے۔

اور ہم لوگ اُمّتی اول تر اس حدیث کو مشہور کرتے ہیں، اور بہت سے راوی اس کے طبقہ درویش از الجبل علیؓ بھی ہیں، ہمارے کتب اہل سنت میں موجود ہے اور بچوں درویش طبقات میں بھی بہت بہت راوی ہیں تو حدیث ہمارے حق میں مشہور ہوئی ہم کو بھی تحفیض کیا یہ اس خبر سے روا ہے۔

اور اگر مانا کہ خبر واحد ہی ہے تو ہم کب کہتے ہیں کہ آئیہ عام و مطلق ہے بلکہ مخصوص ہے کہ فلیعتا سے وراشت کافر کی اور غلام کی اور مہائی دار کی اور قاتل کی اس عام تھے تھیص ہو گئی ہے۔ پھر مخصوص کی تھیص خبر واحد سے روا ہے۔

ہم نے مانا کہ مخصوص بھی نہیں مگر محمل ہے۔ حضرت رسالت مآپ کا اس حکم میں داخل ہوتا مشتبہ ہوا اب سبب حکام مخصوصہ سابق کے اس خبر سے بیان ہو گیا کہ آپ داخل اس حکم نہیں اور بیانِ مجمل خبر واحد سے بااتفاق روا ہے۔

حدیث مذکورہ کو موضوع باقی شیعہ کا اس خبر کو موضوع بتانا سوکمال سفاہت ہے کیونکہ خود کہتا سفاہت ہے آپ کی معتبرت ب کافی کلینی میں امام جعفر صادق رضا فرماتے ہیں:

إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاٰ وَذَلِكَ أَنَّ الْأَنْبِيَاٰ لَمْ يُوْرِثُوا دِرْهَمًا وَ  
لَا دِينَارًا وَلَا نَمَاءً وَلَا ثُوْبًا أَحَادِيثَ مِنْ أَحَادِيثِ الْمُهْمَّةِ فَمَنْ أَخْذَ بِشَيْءٍ  
مِنْهَا فَقَدْ أَخْذَ بِخَظِيبٍ وَأَفْرِيٍّ۔

(ترجمہ) ”البتہ علماء وارث انبیاء کے ہیں اور یہ اس واسطے کا انبیاء نے وارث نہیں کیا کسی کو درم و دینار کا۔ اور جزو ایں نیست کہ وارث کیا انھوں نے احادیث کا (اپنی حدیث) سے) سو جس نے یا کچھ اس سے، البتہ یا اس نے بہت حصہ کامل：“

سبحان اللہ! امام جعفر رضا اول انکار کرتے ہیں کہ انبیاء درم و دینار کا وارث ہی نہیں کرتے جب درم دینار کا وارث نہیں کرتے زین کا وارث کیوں کر کر سکیں گے اور پھر حصر کر دیا کہ ان کی توریث فقط علم کی ہے۔ پھر جب توریث انبیاء علم میں حصر ہو گئی تو زین وجہا مذاکیوں کی میراث میں آگئی؟

وراثتِ انبیاء کا مفہوم اور جہاں کہیں انبیاء کے بیان میں لفظ و راثت کا آیا ہے دہان علم ہی مراد ہے خواہ قرآن میں خواہ حدیث میں سواب دیکھو کہ اس حدیث کلینی میں اور حدیث اہل سنت میں کچھ تفاوت معماقی کا نہیں، بعض لفظ مختلف ہیں سو شیعہ نے بعض اصحاب مثبت میں اپنی حدیث صحیح کو

پس پشت ڈال دیا۔ اعتراض تو کیا مگر اپنے گھر کی خبر نہیں لی، اور قول اللہ شیعہ کے نزدیک قرآن شریف سے زیادہ منتیر ہے، سو انصاف درکار ہے کہ اس جواب میں ابو بکر رضی کی یا تقدیر تھی؟ اور قرآن کے خلاف ابو بکر رضی نے کب کیا ہے تاکہ وہ محل طعن ہوں۔

**سیدہ کو حدیث مذکورہ** اگر شیعہ کہیں کہ حضرت فاطمہ رضی ائمہ عنہا کو یہ مسئلہ عدم حریان میراث کا علم نہ ہونا عجیب نہیں (از کہ رسول اللہ میں) کیوں معلوم نہ ہوا؟ تو ہم کہتے ہیں کہ اہل سنت

کے نزدیک تو کچھ حرج نہیں جو بعضے مسئلے معلوم نہ ہوں۔ مگر شیعہ کے نزدیک بھی ثابت ہے کہ حضرت علیؓ سے بعضے مسئلے پوچھے گئے، فرمایا میں نہیں جانتا۔ سو جب علیؓ عالم ماکان شایکوں کو بعض مسئلے معلوم نہ تھے، تو حضرت فاطمہؓ کو بھی نہ معلوم نہ ہو تو کیا حرج ہے اور شیعہ الیاء میں ہے کہ حضرت امیر رضا فرمایا کرتے تھے لا تکفو اعن مقاالت بحق او مشورۃ بعدل فائی لست افوق ان اخطی ولا امن ذلك من فعلی۔ سو جب خود حضرت امیر رضا خطاب سے مامون نہیں حضرت فاطمہؓ سے بھی اگر خطاب (طلب فدک میں) ہو گئی تو کیا تعجب ہو گیا۔

بہر حال اس قصہ میں شیعوں کے اپنے سود عقیدہ کی ترویج کے لیے اکاذب اختراع کیے ہیں، اور ان کے مکائد میں داخل ہے کہ جو کتاب غیر مشہور اہل سنت کی دیکھتے ہیں اس کی طرف اپنی موضوع روایت نسبت کر دیتے ہیں تاکہ اہل سنت کو تردید پیدا ہو جائے تو ساہی بھی اس سوال میں اس اپنے بزرگوں کے طریقہ اتباع میں فرماتے ہیں کہ صاحب جامع الاصول نے خطبہ حضرت فاطمہؓ تعلیٰ کیا ہے۔ معاذ اللہ ای قصہ داہی تباہی صاحب جامع کی طرف گانا شو خی حشم ہے۔

**کتب لغت سے لغت پر** کیوں کہ سنایہ ابن اثیر وغیرہ کتب لغتِ حدیث میں التراجم فقط اُستد لال ہو گا ذکر دیگر امور پر تصحیح الفاظِ حدیث اور شرح معانی اور مرادِ حدیث کا ہے خواہ فہ

حدیث صحیح ہر یا ضعیف و موضع اور برگزالتراجم تقيید و تعديل روایات کا نہیں۔ لہذا الفاظ روایات موضع و مفتری کے بھی لکھ دیتے ہیں اور تصریح و ضعیف حدیث نہیں کرتے کہ ان کو اس اس سے بحث نہیں کریں و سرافن ہے، اور اس کی دیگر کتب میں مثلاً ذریغات زد وجہاً موضع

حدیث ہے، اور غیرت کے مادے میں مذکور۔ اور کچھ تعریض و سمجھ و شعیت اس حدیث سے نہیں کیا ایسا ہی اور بہت لغات میں واقع ہے۔ اگر فهم و عقل ہو تو ادمی سمجھ سکتا ہے۔ علی ہذا لفظ مکر کو کو اور اس کے معانی اور محل کو بیان کیا اور تعریض بطلانِ روایت کا نہیں کیا تو پھر اس سے تصحیح روایت مؤلف کے ذمہ لگائی کس قدر حاقدت ہے البتہ اگر تعديل اس روایت کا کہیں آپ نشان دیتے تو منہ سامنے کر کے بونا تھا۔ ورنہ فقط لفظ کے نقل کرنے سے توثیق ہو جائی مغض خالہ خام جبلاء ہے۔ اہل علم تو ایسی بات نہیں کہہ سکتے۔

غیر موصوع لہ پر استدلال کے مفاسد اب ہم کو اندیشہ ہے کہ علماء شیعہ نے جو کتب لخت یا تفسیروں میں معانی لفظی خمر و زنادر باؤ کے مسئلہ لکھے ہیں اور فقرہ و کھو حراہ کا نہیں لکھا تو آپ جیسے صاحبِ حوصلہ، ذی شعور بے شک ان اشیاء کو حلال سمجھ گئے ہوں گے کیونکہ دوسری روایات و کتب کی تحریر مکار آپ کے نزدیک کچھ اعتبار ہی نہیں۔ معاذ اللہ

ترجم زسی بکعبہ اے اعرابی

کیں رہ کر تو میر دی بتر کستان ہست

ادیشیخ ابن الحید معتزلی نے اگر کچھ نقل کیا، تو سب زرد برادرِ شقال ہم پر کیا جوت ہے جو مری نے کوئی لفظ نقل کر کے حوالہ دے دیا ہو گا کہ فلاں عبارت میں یہ لفظ بای معنی آیا ہے غرضِ اہل لغت اگر کوئی نقل کر دے تو تصدیق اور صحیت اس کی ہو جائی آپ ہی کا فهم ہے شرح مطامیں شارح نے (میچ مسئلہ جراز و خولِ ما مصروف یہ کے جبلاء اسمیہ پر) رضی سے منج البلاғہ کا یہ فقرہ نقل کیا ہے بقوافی الدین امام الدین باقیۃ پس تو یہ معنی ہو گئے کہ مولوی جامی منج البلا ف کرت صدقیت کر کے مؤمن ہو گئے۔

یہڑہ اور صدیق کا کوئی خطبہ موجود الفرض یہ قصہ حضرت زہرا کا نساؤؑ ہاشم کو جمع کرنا اور خبلہ کرت ب اہل سنت میں نہیں ہے بخوبی خلیفہ کا پڑھنا، اور خلیفہ اول کا خطبہ، دربابِ مذمت حضرت امیر رضا کا پڑھنا، مغض افتادہ ہے۔ اہل سنت کی کسی کتاب میں اس کی کچھ اصل و پتہ و نشان نہیں ہے

الامان، یہ شیعوں کا کیسا آنکھ بند کر کے طوفان بنانا ہے، کہ نہ خدا سے شرمادیں اور رسول الہبیت عترت سے کچھ باک کریں۔ ان کی اہانت پر کس طرح جرأت کرتے ہیں، اور کیوں کر خلاف ان کے اقوال کے اعتقاد کر لیتے ہیں، اور مکذب ان کے بنتے ہیں۔ اہل سنت کی کتابوں میں دیکھو کہ مارج شیخینؑ کی بزبان امیر المؤمنین حضرت علیؑ موجود ہیں۔ اور مارج حضرت امیر رضاؑ کے شیخینؑ کی زبان سے مسطور۔ اور ایسا ہی مارج اور مارج حضرت فاطمہؓ کے بچھراہل سنت کی طرف ایسے واہی طوفان اٹھانا کمال بے جیا تی ہے اور اہل سنت کی کتابیں کچھ غصی نہیں جیسیں جیسیں کا دل چا ہے مارج حضرت امیر رضاؑ و حضرت ذہراؑ دیکھے کہ کس قدر لکھے ہوتے ہیں۔ ہم کو حاجتِ تحریر ان کی اس رسالہ میں نہیں۔ اگر نقل بھی کریں تو شیعہ کب مانتے ہیں۔ مگر اہل عقل کو فہم درکار ہے کہ در صورتی کہ یہ لوگ حضرات عترت کے ایسے محبت و معتقد ہوں تو ایسی حرکت ان سے واقع ہونی کب قریب قیاس ہے۔

**فضل صدیق اور امام جعفرؑ** مگر اب کتب شیعہ کی معتبرات کو دیکھو۔ کشف الغمۃ عن معجزۃ

الائمهؑ میں تحریر ہے:-

سُلَيْمَانُ الْإِمَامُ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ حَلْيَةِ السَّيِّفِ هَلْ يَجُوزُ بِفَقَاءَ  
نَعَمْ۔ قَدْ حَلَى أَبُو بَكْرٍ الصِّدِّيقُ سَيِّدَهُ بِالْفِضْلِ فَقَالَ الرَّاوِي أَنَّ قَوْلَهُ هَذَا  
فَوَثَبَ الْإِمَامُ عَنْ مَكَابِيِّهِ فَقَالَ نَعَمْ الصِّدِّيقُ ، نَعَمْ الصِّدِّيقُ ، نَعَمْ  
الصِّدِّيقُ فَمَنْ لَمْ يَقُلْ لَهُ الصِّدِّيقُ فَلَا صَدَقَ اللَّهُ قَوْلَهُ فِي الدُّنْيَا  
وَالْآخِرَةَ۔

(ترجمہ) پوچھے گئے امام ابو جعفر علیہ السلام علیہ سیف کہ آیا جائز ہے یا نہیں؟ فرمایا ہاں عائز ہے، الہبیت محلی کیا ابو بکر صدیق نے اپنی تلوار کو چاہدی سے۔ بولا راوی کیا تم بھی صدیق کتھے ہو ایوب بردم کو بپس اچھل پڑے اپنی جگہ سے۔ فرمایا ہاں صدیق میں ہاں وہ صدیق ہیں ہاں وہ صدیق میں پس جو کوئی نہ کہے ان کو صدیق تو نہ سمجھا کیجیو جس تعالیٰ اس کے قول کو دینا اور اغتنم۔

سبحان اللہ! اس میں سے یہ بھی نکلا کہ جو آپ کو صدیق نہیں کہتے ان پر حضرت امام ابو حیفہ نے بد دعا کی ہے اور مقصیوں بارگاہ کی بد دعا کا اثر آب موجود ہے جس کا جی چاہے دیکھو لے جھوٹ بولتا اور حجہ بول کر وہ کوادینا کس کا شعار ہے خیراب دیکھو! تقریر طویل لا حائل لا طائل کس پر اٹھی اور شیعوں پر اس آیتہ امام معصوم نے روناڑاں دیا یا نہیں؟ اب سائل کے کلمات ناشائستہ کا جواب لکھنا کیا احتیاطی ہے؟ مگر ہزار حیث کریمہ علیہن (محبت و ایثار ائمہ کے) کی پر نظر فصوص ائمہ کو غلط سمجھ گئے۔ کیا اس کا ہی نام محبت ہے؟ معاذ اللہ، مال کا ستو! کہ کتب شیعہ میں کیا لکھا ہے، کتب الہ سنت میں تو سب کچھ موجود ہے مگر شیعوں کب تسلیم کریں گے۔

سیدہ صدیقہ سے ناراضی | مجاح السالکین میں کتاب معتبر شیعہ کی ہے لکھا ہے:-  
ہو کر فوت نہیں ہوتیں | اَنَّ اَبَا يَحْرَمَةَ رَأَى فَاطِمَةَ اُنْقَبَضَتْ عَنْهُ وَهَجَرَتْ

وَلَمْ تَتَكَلَّوْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي اَمْرِ فَنَدَكْ كَبَرَذْ لِكَعِنْدَهَا فَارَادَ اسْتَضَارَهَا  
فَاتَّاهَا۔ فَقَالَ لَهَا صَدَقَتْ يَا ابْنَتَهَ رَسُولُ اللَّهِ فِيمَا أَدْعَيْتِ وَنَكِيرَ رَأْيَتِ  
رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقِيسُهَا فَيُعْطِي الْفُقْرَاءَ وَالْمَسَاكِينَ وَ  
ابْنَ السَّبِيلِ بَعْدَ اَنْ يُوقِّعَ مَهَا فُتُوكُهُ وَلِصَانِعِينَ بِهَا۔ فَقَالَتْ اَفْعَلْتُ  
كَانَ اَبِي رَسُولِ اللَّهِ يَقْعُلُ فِيهَا۔ فَقَالَ فَلَكَ اللَّهُ عَلَى اَنْ اَفْعَلَ فِيهَا مَا كَانَ  
يَقْعُلُ اَبُوكَهُ۔ فَقَالَتْ وَاللَّهِ لَتَقْعَلَنَّ فَقَالَ وَاللَّهُ لَأَفْعَلَنَّ ذَلِكَ۔ فَقَالَتْ  
اللَّهُمَّ اشْهِدْ فِرْضِيَّتِيْ بِذِلِكَ وَاحْدَتِ الْعَرْمَدَ اَعْلَيْهِ فَكَانَ اَبُوكَهُ يَنْهَا عَنْهُمْ  
قُوَّتِهِمْ وَيَقِيسُهُمْ اَبْلَاقِ فَيُعْطِي الْفُقْرَاءَ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ۔

ترجمہ کے، ”المبتہ ابو بکر رضی نے حب و کیما کو فاطمہؓ منقبض ہو گئیں (ابو بکر رضی سے) اور ترک کر دیا اور کلام کیا بعد اس واقعہ کے رام فرد کیں (ابو بکر رضی کے زادبکریہ بات پس ارادہ کیا راضی کرنے فاطمہؓ کا پس آیا فاطمہؓ کے پاس۔ پس کہا، پس کہا تھے اے بنت رسول اللہ! اے پسے وعوی میں مگریں نے دیکھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کہ تقسیم کرتے

تھے اس کو اور دیتے تھے فقراء کو، مسکین کو اور مسافروں کو بعد دینے نے قوت تحاری کی اور قوت کا رکن اردوں کی، پس کہا فاطمہؓ نے کہ تو بھی کیا کہ جیسا کہ میرے باپ رسول اللہؐ کیا کرتے تھے۔ کہا ابو بکرؓ نے تحاری لیے اللہ شاہد ہے اس بات پر کہ میں کروں اس میں وہی عمل جو کرتے تھے رسول اللہ تحارے باپ اس میں کہا فاطمہؓ نے والدِ یونہی کرو گے؟ پھر کہا ابو بکرؓ نے دال اللہ کر دل گایا یونہی پس کہا فاطمہؓ نے الہی تو گواہ رہے اس کا پس راضی ہو گئیں اس پر فاطمہؓ اور یا عہد اس بات کا۔ پس تھے ابو بکرؓ دیتے قوت ان کی، پھر تفہیم کر دیتے باقی کو۔ سودتے ففتر اور مسکین وابن السبیل کو۔“

اب اس روایت سے رضا مندی حضرت فاطمہؓ کی جب اضخم ہو گئی تر قول سائل کا الغور ہو گیا۔ کچھ بھی معنی اس کے نہیں ہو سکتے ہیں۔ عجب ہے کہ آدمی آنکھ بند کر کے ایسی بات کہ میں اور اپنی کتابوں کو بھی نہ دیکھیے۔ معاذ اللہ اس لغیض کا کیا علاج۔

اور ابو بکرؓ نہ تن شیعہ سے کیسے بُری ہیں۔ سچان اللہ! اور ذرا انصاف دکار ہے کہ اگر صدیق اکبرؓ ایسا ظلم کرتے تو حضرت امیر رضاؓ کے ساتھ کیوں کہ شیر و شکر کی طرح ہم پیاں دعہ تو الله بنے رہتے، اور حکم الہی آلم تکنْ آرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ کیسی نہ نکل جاتے، اور کیوں نکر ساری عمر کفر کے لباس میں بس کرتے اور حسنینؑ اور حضرت امیر رضاؓ کیسے اپنی ہبہ بیٹھی کاظلم سے نکاح کر دیتے؟ یادو! ذرا انصاف کہ د، کہ الہ کو ایسا نامد بناتا۔ وہ زور و بُل کس دن کے لیے تھا۔ ہبہ بیٹھی چھینتے کی غیرت نہ ہو اور دین و ایمان سب ہاتھ سے جانتے کی پرواہ ہے تو یہ، تو یہ۔ استغفار اللہ، ہر حال ظاہر ہو گیا کہ حضرت فاطمہؓ ابو بکرؓ سے غضبناک نہیں گئیں جو کچھ رنج یا قلقناٹے پیشہ رکھے ہو گیا۔ ایسے رنجوں سے شان خلیفہ میں کچھ بھی نقصان نہیں آیا۔

حضرت فاطمہؓ اور امامؑ میں حضرت امیر رضاؓ اور حضرت نہزادہؓ کی شکر بُری بائی ہو جاتی تھی، یہ بُری شکر بُری ہوتی تھی، داقعات کچھ شیعہ رعنی نہیں۔ پھر و قول مخصوص مولیٰ میں کوں ظالم

تحا و اور رنج دہی حضرت زہرا سے حضرت امیر رضا کا بیان حال ہوا تھا۔ شیعہ کو ایسے مطاعن کرنے اپنے پاؤں میں کلہاڑی مارنی ہے اور طرذ یہ ہے کہ شیعہ اس مسئلہ میں خود متعدد ہیں۔ اقل میراث کا دعویٰ کیا، جب جواب دندان شکن سُنا ہے کا دعویٰ کیا، جب جواب پایا کہ شیعہ مذہب میں (امیرہ ناشر) بدول قبض معتبر نہیں ہوتا اور قبضہ حضرت فاطمہؓ کا کبھی ذکر وغیرہ پر ثابت نہیں ہوا انا چار وصیت کا دعویٰ کیا۔ اور خود بتیں ہے کہ وصیت اخت میراث ہے جب میراث اس میں نہیں ہو سکتی وصیت بھی نہیں ہو سکتی۔

غرض کتب شیعہ میں ایسی بھی روایات منقارerne ہر باب میں موجود ہیں، جب کہ ان کے علاوہ اہل سنت کی طرف سے ایسے جوابات اپنی کتابوں سے معلوم ہوئے تو انہیں چار ہو گئیں، لہذا احتی الامکان ہرگز اپنی کتب مذہب کو ظاہر نہیں کرتے۔ اصول مذہب ہندو و مجوہ س تک کی کتابیں چھپ گئیں مگر اس مذہب کی ایک کتاب نہ پھیپھی رہا وجد اس قدرت و تروت کے) بہرحال اس قوم کو باوجود دیکھ اپنے معائب مذہبی پر اطلاع ہوئی مگر اپنی مسُود عقیدت سے باز نہیں آتے۔

فڈک اور حضرت علیؑ خیر، ان سب سے در گذر کر کے ہم پورے چھتے ہیں کہ اگر یہ اقوال تھارے اور امام بافترؑ صادق میں تو حضرت امیر رضا نے اپنی خلافت میں یہ ترکہ اولاد فاطمہؓ و عباسؑ کو کیوں نہیں دیا؟ آیا حضرت امیر رضا بھی غاصب ہی تھے؟ اور عمر بن عبد الرحمن بن عاصی نے جب امام باقرؑ کے حوالے فڈک کر دیا، انہوں نے اپنے پاس رکھا، کیوں علیؑ فرانعن اللہ تقیم نہ کیا

آیا یہ بھی ظالم ہی تھے؟ معاذ اللہ

سیدہؑ کی تدقین اب باوجود دیکھ حضرت زہراؓ اور سجیدہ (خلیفہ سے) نہیں مریں بچھ خفیہ دفن کرنا ان کو اس سب سے تھا کہ حضرت فاطمہؓ پر سبب کمال اپنے تستر و جیار کے شرم کرتی تھیں، اس سے کہ میراجنا زہ مردوں کی نظرے گذرے گا کہ اس زمان میں لعش جبارے پر نہیں ہوتی تھی، لہذا حضرت اسماعیلؑ کو وصیت کی تھی کہ تم اور حضرت علیؑ بمحروم غسل دے کہ خفیہ دفن کر دیجیو

اور بالفرض اگر کوئی اور وجوہی مگر جب وہ تاخوش نہیں رہی تھیں تو پھر اس کا طعن حضرت ابو بکر رضی پر  
کیا ہے؟

سیدہ کی قبر بقیع میں ہے | اب یہ معلوم کہ اہل مدینہ کو خبر قبر حضرت فاطمہؓ کی معلوم نہیں، بالکل  
مُمْلَل ہے کیوں کہ (اول تو) قبران کی بقیع میں ہے، سب کو معلوم ہے اور اگر بھلا تر قہد اہل مدینہ  
کو ہے تو اس میں ابو بکر رضی پر کیا طن ہے؟ مگر شیعہ مدعاں محبت سے پوچھنا چاہیئے کہ آپ  
فرمائیں کہ قبر حضرت ذہراؓ کہاں ہے، آپ کو مجھی کچھ معلوم ہے؟

العرض اے مسلمانو! اذ را انفاف کرد، اسن خرافات پر تو کوئی کافر بھی تاب نہ لائے گا  
کہ اسلام کا دعویٰ کریں اور قرآن و عترت کو رد کریں اور اپنی نفسانیت سے مقبولان الہی  
کو کافر و مرتد ٹھہراؤں کیا اسی کا نام اسلام اور سیرت تعلیم پر چلوا ہے؟ ۷

ہرگز م با درستی آید بر دے اعتقد  
ایں ہمہ ہا کر دن و دین پمپیرہ داشتن

پہنچر تو غالیغین تعلیم پر بحث کریں، اور حقیقت چھپانے والوں پر نظری صحیحیں اور شیعہ کچھ  
چالا نہ کریں۔ اس قرآن خواتی سے سوائے لمحت کے کیا حاصل ہو دتے قالَ لِلْقُرْآنِ وَ  
الْقُرْآنُ يَلْعَنُهُ۔ اور امام محمد باقر رضی کو صدیق نہ کہے اس کو بدود عار فرماؤں،  
اور تم ان کو کافر کرو ہے آیا تم اب کافر ہو یا نہیں؟ جو خدا تعالیٰ اور رسولؐ کو سچا جانتے  
اس بات میں ہماری تسلی کر دے، تجھے کہ تم ایسی واصفات تینات کو دیکھ کر عبرت نہیں پڑتے  
اور امّہ کو کاذب چانتے ہو، اور تلقیہ کے نام سے ان کو سب کچھ نہلتے ہو۔ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

## سوال چہارم

پوچھو اپنے علماء سے کہ حضرت آدمؑ سے حضرت خاتم النبی کوئی بنی یا اس کا خلیفہ بغیر تقدیر خدا ہوا ہو تو ہمیں بتائیے، ملکہ جس نبی اور رسول کو خدا نے مجھجا تو امت نے اس سے مجرزے طلب کیے، اس پر بھی قليل ایمان لائے، ان میں بھی خالص کم اور منافق زیادہ جو کہ کسی مصلحت دنیا سے ایمان لائے۔ دُور کیوں جاؤ اسی امت کا حال دیکھو کہ جناب رسول خدا کے کیسے مجرزے دیکھے، اس پر ایمان نہ لائے۔ تا انکریہ ارادہ کیا کہ منزل عقبیت میں پنیر خدا کو شہید کر دیں۔ تفسیر کشافت اور استیحاب میں دیکھو، اور صحیح بخاری میں دیکھو، کہ کون کون، منافق تھا، ان میں سے کوئی صاحب بھی ان مجرزاً باہر پر ایمان نہ لائے اور ثبوت کا یقین نہ کیا۔ سب جانتے وہ، ان کے بیان میں طول ہے مشکراۃ شریف کو ملاحظہ کر وہ حضرت فاروقؓ کا حال کیا لکھا ہے، یہ تو ظاہر ہے کہ سن شریف تو بُت پرستی ہی میں کمال کو سچنگ گیا تھا کلمہ اسلام بھی کتنے مجرزات دیکھ کر پڑھا، اور کتنے مجرزے حضرتؐ کی خدمت میں رہ کر دیکھے، پھر بھی جب آنحضرتؐ نے حدیث میں کفار سے صلح کی تو اس وقت بطور ان کا چھپ نہ سکا آخر کھلی ہی پڑے اور پوچھے کہ مجھے ایسا شک نبوت میں کبھی نہ ہوا تھا جیسا آج ہوا۔ دیکھو مجرزات کے مشاہدہ پر تو ان کا یہ حال تھا، اب یہاں کوئی تباہ کر اجماع کو نہی کتاب کے حکم پر ہوا کہ صاحب کی نبوت ہی میں شک تھا اور حضرت ابو بکرؓ میں کو نہ سمجھا۔ سب پنیر دوں سے کامل دیکھا کہ ان پر ایمان لائے، اور اب حضرات اہل سنتؐ نے کتنے مجرزات اور دلائل اور

براہیں پر چند جملوں کی خلافتِ اجماعی کو مستبول کیا کہ جس کے رئیس اور بانی مبادیٰ ہی کو نبوت میں شک ہے، اور خلافتِ اجماعی پر کمیوں کراحتقاد قائم ہوا، باوجود یہ دعویٰ وہ عترتِ پیغمبر صاحب فضل بھی موجود تھے جس کی اطاعت کو حکم خدا تعالیٰ اور رسول کا حکم خاص و عام ہو چکا تھا۔ وہ لوگ صاحب اولو الامر چاہتے تھے یا خدا ہش نفس کی، یہ سراسر مخالفت خدا اور رسول کی ہے، اسی کا نام اسلام ہے؛ سبحان اللہ العیسوی کی اطاعت خدا اور رسول کی اطاعت ہے یا اولو الامر کی کچھ تو البتہ ہو اکی اطاعت سے منہ مولود۔

غدو تو کرو، کہ کیا اہل اجماع کا مرتبہ انیار سے بھی بر طبع ہوا ہے؟ دیکھو حضرت موسیٰ علیہ السلام بے حکم خدا حضرت مارونؑ کو خلیفہ نہ کر سکے۔ اپنی کتابوں کو تو دیکھو۔ شعبی وغیرہ علماء اہل سنت روایت کرتے ہیں، اس کے بیان میں طول ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ جب امیر المؤمنین علیہ السلام نے انگوٹھی سائل کو درکورع میں دی تو جناب پیغمبرؐ نے بھی دعا کی مثل حضرت موسیٰؑ کے۔ اور یہ عرض کی واجعل لی دَزِیدًا مِنْ أَهْلِ عَلِیّاً یعنی "گردان میراذ ریاضی کو" خدا نے إِنَّمَا وَلِیَ حُكْمُ اللَّهِ مَنْ أَنْزَلَ کیا۔

یارونہ غدری کے بعد جب سب لوگ اقرار و عہد کر چکے دلایت جنا پ امیر زمان کا تو ایک منافق پر کہنے طاہر اسے حاکم ہوتا حضرت کاتانگوار ہوا آسمان سے پتھر گرا۔ تفسیر شعبی میں دیکھو۔ پس اخطب خدا نہ م نے لکھا ہے کہ جب جبریل علیہ السلام نے حکم دیا کہ علی کو سب لوگ امیر المؤمنین کہا کریں کوئی نام نہ لے تب آنحضرت نے حکم دیا، اور اپنی طرف سے حکم نہ دیا سو کیجھو فرآن میں کہ ملائکہ کی رائے باخلاف ملائکہ میں مستبول نہ ہوئی کیا اہل اجماع کی رائے سب پر بلند تھی؟ حالانکہ بعضے اپنے نقشہ دایان کا حال تو خذلیق رضا سے پوچھتے تھے سچاری میں دیکھو۔

سبحان اللہ اجوالیسے خود غلط ہوں وہ غیر کروزیر کو خلیفہ بنانے کو بیٹھیں درا میر المؤمنین  
 بنادیں اور اولو الامر فترار دیں، یہ تو جنت کا خدا قرار دینا ٹھہرا۔ پس جس نے اولو الامر  
 اپنی خواہشِ نفس سے بنایا اس نے دوسرا خدا ہی بنایا، ایسی حالت میں جو لوگ سوائے  
 معبد برحق کے غیر وکو خدا جانتے ہیں ان پر کفر کا اطلاق اہل سنت کو زچا ہیئے  
 کیا ایم سالیقہ کا حال قرآن میں نہیں پڑھا، پس ان میں اور تم میں کیا فرق ہے  
 اگر تم ان حرکتوں کے ساتھ مسلمان رہتے تو وہ کبیوں کافر ہوئے کس لیے کہ اس  
 میں اور اس میں دونوں میں بندگی اللہ ہو اکی ہے۔ آدَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهَ هُوَ أَهُدًى  
 خدا نے کس کو فسر مایا ہے۔

پس بغیر حکم پ بغیر کسی کو نائب، خلیفہ پ بغیر بنانے اور جاننے والے بندگان خدا  
 باہر ہیں یا نہیں؟ ہمیں مجاہدو۔ فقط



## جواب سوال چہارم

**العقاد خلافت شوریٰ سے ہوتا ہے منصوص نہیں ہوتا**

ماشاء اللہ اس سوال میں آپ نہایت زور شور پر ہیں مگر سلیقہ و تیر خدا واد ہے اصل یہ ہے کہ انبیاء رضی اللہ تعالیٰ عنہی کی طرف سے مبouth ہوتے ہیں۔ ان کے تقریبیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے کیا کلام ہے۔ البستہ زراع اس میں ہے کہ پیغمبر رسول شیعہ کے مذہب میں حق تعالیٰ کے ذمہ داجب ہے، اور اہل سنت کے فردیک حق تعالیٰ کے ذمہ پر داجب نہیں۔ جو کچھ خیر بندہ کے واسطے کرے، عین احسان بندہ پر درمی ہے سو اس میں بحث نہیں، بلکہ اہم کو اس میں کچھ لکھتا بھی صروری نہیں اور خلق اور واللہ کے تقریبی شیعہ مدغی میں کہ وہ منصوص من اللہ ہونا چاہیئے، سنت جماعت اس کا انکار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کی طرف سے نفس ہوئی امام کے باب میں صروری نہیں، تو آپ ہم سے پوچھتے ہیں کہ یدول تقریب رضی اللہ تعالیٰ کے کوئی ہوا ہو تو تباہ؟ عجب ہے کہ آپ ایسے عالم اپنے مذہب کے ہو کر تجاذب عارفانہ کرتے ہو، خیر اہم کو اس سے کیا غرض، آپ کا سوال پورا کرنا چاہیئے۔

**عقد خلافت اور حضرت امام** | شیخ البلاғہ جو آپ کی کتاب قرآن شریف سے بھی زیادہ معتبر ہے اس میں نامہ بجا ب امیر رضی اللہ عنہ کو حضرت معاویہؓ کے نام پر لکھا ہے اور پہلے اس میں سے نقل بھی ہو چکا ہے، اس میں یوں ارشاد ہے ذرا ہوش کر کے سنو:-

إِنَّمَا الشُّورَى لِلَّهِ مَا يَرِيْدُ  
وَالْأَنْصَارُ فَانِ اجْتَمَعُوا عَلَى رَجُلٍ وَسَمُّوْا اِمَامًا  
كَانَ بِاللَّهِ رِضَىً -

(ترجمہ کشہ) "بس یوں ہی ہے کہ مشورہ معتبر حق مہاجرین و انصار کا ہے، سو وہ اگر جب ہو جاویں ایک شخص پر اور مقرر کر کے امام بنالیں تو وہ اللہ کے نزدیک پسندیدہ ہوتا ہے۔"

اب دیکھو کہ خود جناب امیر رضا اپنی ہی امانت کو بالشوری فرماتے ہیں، آپ اپنے ہی گھر کو دیکھو، حضرت کے حال سے کیا استفسار کر کے حاصل کرو گے۔ اگر خلافت حضرت امیر رضا کی اللہ کی طرف سے منصوص ہوتی تو شوری مہاجرین و انصار کی بحث سے حضرت معاویہ کو کیوں الزام دیتے؟ خود نصی خدادندی یا نصی ارشاد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پیش کرتے خدا اور رسول کا اعتبار زیادہ ہوتا ہے یا اجماع کا؟ اور شوری مہاجرین و انصار کو اگر معاویہ معتبر جانتے تو تکرار ہی کیوں کرتے؟ باوجود اس کے یہ کہ ان لوگوں کا اجماع معتبر ہے اگرچہ قم معتبر نہ سمجھو۔ تو اب ہمیں معلوم کہ آپ اس کلام حضرت امیر رضا کو صحی صادق جانتے ہیں یا یہ صحی کا ذب بخوبی تلقینہ پر ہی سمجھ رہے ہے یہیں؟

صاحب منہاج کا انصاف | یہاں صاحب منہاج شیعہ نے انصاف کیا اور کہا کہ قوله  
إِنَّمَا الشُّورَى لِلَّهِ مَا يَرِيْدُ وَالْأَنْصَارُ الْخَ دلیل صحت مذہب اہل سنت ہے۔ اگر آپ صحی  
النصاف پر آجاویں تو لائق ہے۔

الحاصل جوئی ہوا حسپ مراتب اس کے توابع ہوئے کسی کے تعلیل کسی کے کثیر، اور ہمارے سرور عالم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لکھو کھا ادمی توابع ہوئے چنانچہ بارہ ہزار کے صحابہ ہونے کی لفظ تو آپ کی کتاب ہی ثابت ہے، تو اتنے تو آپ کو صحی واجب التسلیم صحابہ جانتے پڑتے۔

منافقین کو صحابہ جانتے تھے | اور بعض منافق صحابہ میں ملے رلے تھے ہر چند ان کے  
مناقق کی بغیر صحابہ کو تھی، مگر حکم ظاہر پر تھا اور انجام کا رسوب تباہ ہو گئے تھے کسی کا حال مخفی نہ رکھتا

اور جو لوگ تبوک کے غزوہ میں رلیلۃ الحجۃ میں ادبی کے قصہ سے آئے تھے وہ بھی بعض صحابہ کو معلوم تھے اور جو پتہ ان کی موت کا حضرت نے فرمایا ویسا ہی سب سے دیکھا، اور تصدیق ان کی ہو گئی۔ اب تفسیر کشاف جا راشد معتزلی کی ہم کو دیکھتی یا استیعاب کا دیکھنا کچھ ضروری نہیں۔ اور نہ اس واسطے حاجت بخاری کی ہے۔ سب اہل سنت جانتے ہیں، مگر استیعاب بخاری سے تم نے یہ تکھا کہ کس مقام پر ان کتابوں میں ان منافقوں کے نام مدرج کئے ہیں؟ تاکہ آپ کا مافی الفضیل معلوم ہوتا۔ ایسے محمل اشارات سے تو کچھ کام نہیں چلتا چند ادمی اہل نفاق جن کا نام ان کتابوں میں ہے عبالتین ابی اور ذوالخزینہ اور جبیر بن قیس یہ تو سبکے نزدیک منافق ہیں۔ پھر کتاب کا دیکھنا کیا ضرور۔

مگر تم نے اگر اپنے عقیدہ فاسدہ کے معین کوئی بات اس میں گھٹھی ہے تو اس کا اطمأن ضرور تھا، تاکہ آپ کو اس کا جواب دافی ملتا۔ مگر بخاری سے کچھ کام نہ چلتا دیکھا، لہذا ایس غایس دے گئے۔ اپنے نزدیک آپ نے ان پڑھوں کو دھوکا دیا ہے۔

اتنا ہم بھی کے دیتے ہیں کہ بخاری سے (مثل قرآن شریف کے اور اقوال عترت کے) سب مہاجرین و انصار صحابہ کا صدق و اخلاص مثل آفتاب واضح ہے۔ ایسا ہی مشکوٰۃ کے مطالعہ پر حوالہ کرتے ہو، سو جس قدر مضمون بخاری میں ہے دہی مشکوٰۃ میں ہے۔ اگر حالہ مشکوٰۃ کا بنا بر تصدیق الفاظ موصوعہ (تحارے) واقعہ حدیبیہ (کے) اور اپنے فساد عقیدہ کے لیے ہے تو کمال خیانت ہے (دوراز دیانت) اور اثر اس وعاء امام مقبول کا ہے کہ **فَلَا صَدَّاقَ اللَّهُ قُولَهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ** حضرت فاروق کے فضائل مشکوٰۃ شریف میں بخاری سے زیادہ مذکور ہیں۔

**حضرت فاروق کا اسلام اور فضائل سنو کہ حضرت فاروق سال ششم مسلمان ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وقار کی تھی کہ انہی دین کو قوت دے دے ساختہ ایک کے دو میں سے یا عمر میا اور جبل بزرگ چونکہ الجبل کی تقدیر میں کفر و نارتھا، اس کو توفیق نہ ہوئی، اور حضرت فاروق رض**

کو منصب وزارت جناب رسالت مائب کا مذا تھا وہ مسلمان ہوئے اور آپ کے اسلام کے سبب اسلام ظاہر ہوا، اور آپ ہجیشہ مکہ میں کفار سے مقابلہ کرتے رہے، اور بعد اسلام کے جو کچھ فتوح و معاملات رسا منے حضرتؐ کے اور بعد وفات حضرتؐ کے ہوئے وہ کچھ نہیں تقریباً لقدر تیس سال کے آپ نے جہاد اور اعلائے کلۃ الاسلام میں سعی فرمائی، بعد بلوغ کے اندر عمر آپ کی اسلام میں گز رہی اور تھوڑی جاہلیت میں دیکھو کہ تھا رایہ مقال کہ سن شریف بت پرستی میں کمال کو پیش کیا تھا کس قدر بے ہودہ ہے۔ اذلاً جب باخلاص کوئی مسلم ہو تو ہزار برس کی بُت پرستی پر ملامت کرنا حماقت ہے۔ دوسرے یہ آپ کا طعن واہی حضرت مسلمانؓ پر بہت چسپاں ہے کہ ان کی عمر اکثر مجموعیت اور نصرانیت ہی میں گئی اور تھوڑی اسلام میں۔ حضرت عمر رضی تو قبیل چالیس سال کی تاریکے کوئی تین تیس سال ہی کی عمر میں مسلمان ہوئے، کمال عمر نہیں تھا بلکہ شباب تھا حضرت مسلمانؓ کی تو ساری عمر کفر ہی ہی گئی۔ اور عمار و مقدار بھی ادول بُت پرست تھے اور آپ کا بعد اشہد بن سبا بانی مذہب یہودی تھا اور حسب عقیدہ آپ کے حضرت امیر رضا کی خدمت میں مسلمان ہوا۔ سو یہ طعن الٹا قم پر ہی رجوع کرتا ہے۔

اور روز صلح حدیثیہ کے حضرت عمر رضی نے یہ کہا تھا کہ یا رسول اللہ ہم حق پر اور کفار بعل پر ہمارے قتیل جنت میں اور ان کے دوزخ میں، تو چھرا یہی دبی صلح کرنی مناسب نہیں معلوم ہوتی ہماری شیعات و جانبازی و نجیبی تو ہوتی، اس صلح پر ہمارا بار عرض کرتے تھے مگر یہیں کہا کر ہم صلح نہیں کرتے، یا نہیں ہونے دیں گے۔ بادب عرض کرتے تھے کہ اس یہی حفت اہل اسلام ہے مگر چونکہ وہ عالم مایکون نہیں تھے، یہ معلوم نہیں تھا کہ انجام اس کا بہت اچھا ہے۔ جب حضرتؐ نے عرض آپ کی استبول نہ کی تسلیم کر دیا اور یہ لفظ کہ "جیسا شک مجھ کو نبوت پہنچیہ میں آج ہو کبھی نہیں ہوا تھا؟" ہرگز انہوں نے نہیں فرمایا اور نہ کسی کتاب اہل سنت میں یہ لفظ ہے۔ معاذ اللہ! یہ جو اس کی ہے اور ایسا افتراض ہے اگر اس ہی لفظ

کے داسطے بخاری و مشکوہ داستیعاب دکھاتے ہو تو بڑی غیرت کی بات ہے جیف ہے کہ کچھ بھی آپ میں بوئے دیانت نہیں ہے۔ فرمائیے کس جا کونسی کتاب میں یہ عبارت ہے لَا خُلَّ دَلَاقُّهُ إِلَّا بِإِشْدٍ، ایسا جھوٹ باندھنا۔

حضرت علی رضی نے حضور کے فرمانے ہاں ! جب سعیل بن عرب نے صلحانام کے لکھنے کے وقت کہا پر بھی لفظ "رسول" نہ مٹایا کہ اگر ہم تم کو رسول اللہؐ جانتے تو ہرگز تکارز کرتے میں بن

عبد اللہؐ کھو محمد رسول اللہؐ مت کھو۔ رسول اللہؐ صلی اللہؐ علیہ وسلم نے کاتب صلحانام خاپ امیر رضی کو ارشاد فرمایا کہ یہ لفظ مٹا دو حضرت علی رضی نے صاف جواب دیا کہ میں نہیں مٹانے کا، آخر حضرت نے خود حضرت علی رضی کے ہاتھ سے کاغذ لے کر آپ مٹایا۔ حضرت علی رضی عالم مایکون نے صاف انکار ارشاد مصطفوی کیا۔ پھر جو کچھ تو حمیہ اس فعل حضرت امیر رضی کی ذہن عالی میں ہو گی وہی تو جیہے حضرت فاروقؓ کی طرف سے قبول ہو جب معصوم اور عالم مایکون نے صاف انکار کر دیا تو بیچارے فاروقؓ تو نہ معصوم تھے اور نہ عوایق الامور کے دا قف، ان پر کیوں اتنا غصہ ہے؟ حاصل یہ ہے کہ کتب اہل سنت میں تو بجز مدائح فاروقؓ کوئی تنقیص کی بات نہیں۔ پھر ایسا وسو سہ عوام کو ڈالنا آپ ہی کام کام ہے۔

فضائل شیخینؓ اور حضرت علی رضی مگر حضور اپنی کتب معتبرہ کو ملاحظہ فرمائی قریب العین ہوں شرح شیخ البلاغۃ میں مذکور ہے کہ حضرت علی رضی نامہ معاویہؓ میں (بعد ذکر شیخین کے) یوں ارشاد کرتے ہیں:-

لَعَمَرْيٌ إِنَّ مَكَانَهُمَا مِنَ الْإِسْلَامِ لَعَظِيمٌ وَأَنَّ الْمُصَابَ بِهِمَا لَبَرَحَ فِي  
الْإِسْلَامِ شَيْءٌ يَدْرِجُهُمَا اللَّهُ وَجَزَّا هُمَا بِأَخْسَنِ مَا عَدَلَ.

(ترجمہ کے) قسم اپنی تقاریب کی تحقیق مرتبہ ان کا اسلام میں البتہ بڑا ہے اور صیبیت انکے انتقال کی اسلام میں نقصان شدید ہے۔ اندھر جنم کرے ان کو اور بدله دیوے ان کو بہتر ان کے اعمال سے۔

نکاح کلتوں میں اور نکاح کرنا حضرت امیر کلتوں کا بھی دلیل قاطع ہے اسلام و کمال فاروقی پر  
 سیل الامام محمد بن علی عن تزویجها فقاً کو لا آئه راه اهلاً لہما ما کان یزوجها آیاہ و  
 کانت اشرف نساء العلمین (پوچھے گئے امام محمد بافترہ نکاح کرنے کلتوں سے جواب دیا  
 کہ اگر عمرہ کو علی رہنے اہل ولاائق کلتوں نہ جانتے تو ہرگز نکاح نہ کرتے کہ وہ اشرف اور بزرگترین  
 عورتوں میں تھیں) سبحان اللہ آپ کے آئمہ توپی مرح حضرت فاروق کی فرمادیں، اور آپ کو  
 یہ مالیخو لیا۔ تجھے اور بعیت کرنا حضرت امیر رضا حسینؑ کا اور شریک مشورہ رہتا خود دلیلِ افضلیت  
 عمرہ ہے مگر شیعہ نے بنا چاری تقدیر کر کے اپنی نوائے بھیجا کو نبھایا اور حضرت امیر رضا حسینؑ کو  
 معاذ اللہ بے غیرت و نامرد اور سب کو بنا کر اپنی نفسانیت کو پار اٹا رہا۔ قل مشورہ میگا فی  
 پرشکوہ کو اپنی ناک کاٹنی پڑے۔ ”دوستی بے خود خود شتمی سرت“

خلافت صدیق اجماع صحابیؓ اب آپ کو افضليتِ عمرہ اور جملہ مہاجرین انصار اپنی کتاب  
 سے منعقد ہوئی تھی اور قرآن شریعت سے چب معلوم ہو چکی تو سمجھو کوہ ان مقبولوں کا  
 اجماع خلافت ابو بکرؓ پر بحکم کتاب اللہ اعظم التعلیم کے اور حدیث رسول اللہ اور عترت رسول  
 اللہ کے منتقد ہوا۔ آیت کتاب اللہ یہ ہے:-

وَمَنْ يَشَاءُ قِتِّ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَبَّعُ غَيْرَ سَبِيلٍ  
 الْمُؤْمِنُونَ نُولِهِ مَا تَوَلَّ وَنَصِيلُهُ جَهَنَّمُ وَسَاعَتُ مَصِيرًا

atz-harb) ”جو شخص مخالفت کرے رسول کی بعدظا ہر ہونے ہدایت کے اور تابع ہو غیر راہ سب  
 مؤمنین کے ہم حوالہ کریں گے اس کو جس کو اس نے لیا اور داخل کریں گے جہنم میں اور بڑے مکانے

پہنچا۔“

اجماع کی مخالفت حرام ہے اس ب موضوع کی مخالفت کو حق تعالیٰ نے حرام فرمایا۔ یہ اجماع  
 ہی ہے اور احادیث بہت ہیں۔ مگر تم کو ہماری احادیث پر کب لفظ ہے لہذا تک کرتا ہوں، اور حدیث  
 حضرت علیؓ و آئمہ الشوریؓ لہما چرین و الا فضار الحن اور پرند کو رہو چکی سا اور حضرت امیر رضا بھی اسی جماعت

میں داخل ہو گئے، اگرچہ بعد تھوڑا مہ کے ہی سی۔ اجماع میں ایک قت مجح ہونا شرعاً نہیں اور عذر تو قت اس قدر مدت کا سابق مذکور ہو چکا ہے میں معلوم کریے قول فعل حضرت امیر رضہ آپ کے نزد دیکھ جملہ خلافت ہے یا علم و بدایت؟ پس اور کیا سائل کے کلام جہنم انجام کا جواب لکھا جادے؟ اصحاب شلثہ کی خلافتِ جماعی اور عذر شیعہ کم حضرت امیر رضہ کے گلو میں رسن استہ کھینچ لا کہ بیعت کا نہ مانتے کے معنای سد دی اوقیان تو وہی فضیحت اس قول نامعقول پر دارد ہے جو پہلے عرض ہو چکی، اور وہ سرے یہ کہ حضرت عمر رضہ کے وقت جو حضرت امیر رضہ نے اول دہل میں بیعت کر لی جب کوئی زخمیر معاذ اللہ آپ کی گردان میں باندھی گئی تھی؟ اور ایسا ہی حضرت عثمان رضہ کے ساتھ خلافت ابو بکر رضہ میں تو پچھا مہ بہت بھی باندھی، ان اوقات میں اتنا بھی نہ ہو سکا حق تعالیٰ ایسے معنوں و شمنوں کو شرعاً ہے۔

الحاصل جب یہ اجتماع خلافت ابو بکر رضہ کا حسیب اشاد حضرت علیؓ و تصدیق فعل حضرت امیر رضہ حق و موافق حکم کتاب الشریعہ تو بیچارے سنت جماعت کیوں اس اجماع پر ایمان نہ لاؤں؟ ہم تو ظاہر دیا گلن محدث علیؓ میں نہ مثل روافض، اب کہو کہ تم کس کو جبراقد قرار دیتے ہو؟ اپنے منہ پر طما پیچہ مارو؟ معاذ اللہ اگر وہ جاہل تھے تو ان میں ایک جاہل علیؓ بھی تھے، اگر عمر رضہ کو شک فی النبوت تھا، تو کلشوم رضہ کا شاک سے نکاح کیوں کر دیا تھا؟ اور اگر عترت کے داسطے حکم خلافت خدا تعالیٰ در رسولؐ کی طرف سے صادر ہوا تھا اس ہی عترت نے کیوں بیعت کر لی تھی؟ مخالفت خدا تعالیٰ در رسولؐ کی تھی۔ زیادہ بخواری خرافات کا جواب کچھ ضروری نہیں، رو دی جزا اپنے کردار کو پاؤ گے۔ اور حضرت موسیٰ ہا کا ذکر کہ ناجھی محض جہالت ہے۔ انبیاء میں کلام نہیں، اور یا بِ امامت میں قول حضرت امیر رضہ کا ہم پیش کر چکے ہیں اور تعلیمی ہرگز اہل سنت کے نزد دیکھ معتبر نہیں، اس کی روایت اکثر روافض سے منقول ہیں۔

منبع آبلاغہ کو تو چھپہ ڈو اور شبی کے قول پر اعتماد کرو۔ حیث برسیں محبت عترت آئیہ انا و لیکم بشرط تسلیم بھی ثابت خلافت بلافضل نہیں | اور آیت ایتماً وَ یَكُمُ الْاذیة

میں کلام طویل ہے۔ اگر تسلیم کریں کہ خلافت حضرت امیر رفیع نازل ہوئی تو خلافت بلا فصل کہاں سے نکلتی ہے؟ ان کے وقت میں خلافت حقہ حضرت علی رضا پر ہی حصر تھی۔

آئی میں اگر حضرت مطلق ہو تو حضرت علی رضا اور شاعر جو حضرت مطلق کا دعویٰ کرتے ہیں تو لازم ہے کہ حضرت امیر رفیع کے بعد بھی کوئی امام حق نہ ہو سکے، کیونکہ حضرت کے بعد کوئی امام نہیں ہو سکتا۔ حب حضرت حقیقی ہوا تو اول اور آخر یہ کہاں ہو گا۔ عقل درکار ہے۔ ایسی ہی روایت پتھر گرنے کی واسی موضع ہے اور اخطب خوارزم زیدی غالی کذاب ہے۔ اس کی روایت لکھنی بھی (الزام اہل سنت میں) جہالت ہے۔

**حدیث غدرِ منثبت خلافت نہیں** اور روزِ غدیر حضرت کا یہ ارشاد کہ من كنت مولاہ فعلی مولاہ، اہل سنت کے بسر و حیثیم معترض و مقبول، چنانچہ مبارکباود دینا حضرت عمر رضی کا حضرت امیر رفیع کو اس بشارت پر اہل سنت کی کتب میں موجود ہے مگر بلادت شیخہ کا کیا علاج؟ حضرت علی رفیع کے مولا ہونے کا کس کو عذر و انکار ہے؟ مولا کے معنی ناصر اور دوست کے آتے ہیں، اور متصرف کے معنی بھی ہیں، اسی یہ عبارت کہ بعد اس کے ہے اللھُو وَالِّیْ مَنْ وَالاَّلُهُ وَعَادَ مَنْ عَادَ اہل دلیل ظاہر ہے کہ معنی مولا کے بیان دوست ہیں، اگر عقل ہو، سو دوستی حضرت علی رفیع کے ساتھ اہل سنت کہ اور سب صحابہ کو ہبنا ثابت ہو چکی۔

اور سلمان کا معنی مولا کے متصرف ہی ہیں تو حضرت امیر رفیع اپنے عمدۂ خلافت میں لا ریب متفق تھے ہم کو کب انکار ہے لیکن معنی مولا کے اولیٰ بالتفصیل کہیں لغت میں ثابت کرو، جب خلافت بلا فصل کا دعویٰ کرنا۔

**بِزَعْمِ شِیعَةِ حَنْوَرِ کو ستر بار** اور تماشہ ہے کہ حضرت سید البلغا در اس امر کو کہ بزاعم شیعہ رکن اظہار خلافت علی رضا کا حکم ہوا دین اسلام ہو، اور حضرت خداوندی سے اس قدر تلقا معا

اس میں ہو اکم:

يَا يَهَا الرَّسُولُ بِلِغَةٍ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَفَّ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغْتَ

رسالۃ اللہ وَاللہ یُعْصِمُكَ مِنَ النَّارِ۔

(ترجمہ) اے رسول پہنچا دے جو کچھ اتا را گیا تیری طرف تیرے رب کی طرف سے ادروج ذکرے گا تو، نہیں پہنچایا ہو گا تو نے اس کی رسالت کہ اور اشہر نگاہ رکھے گا جو گو لوگوں سے اور یہ رسالت انہما رخلافت علیؑ کی تھی، اور پھر ستر بار جب آپ کو حضور ہوا یہی تاکید ہوئی کہ امر خلافت علیؑ کو ظاہر کر دو اور لوگوں کی اذیت کا ذمہ بھی حق تعالیٰ نے کریا۔

آیہ میں ایہام و اشتراک ہے اس پر ایسی سوہم عبارت سے فرمایا کہ اول تر مشترک لفظ بولے اور اس میں بھی جو کچھ بعض معانی سے مفہوم ہو سکتا، اس کے ساتھ بلا فصل کی قید نہ فرمائی پھر آخر فقرہ میں جو بلا اشتراک کوہ دہم بھی جاتا تھا اس کو بھی رلامادیا سبحان اللہ، خوب سلت ادا ہوئی۔ اور خوب (بادوصفت تاکید یا خداوندی کے) انہما را امر خلافت علیؑ کی رسالت کر ز طا سرد باہر تبلیغ کیا۔ اس میں شیعین رہن و صحابہؓ کی کیا تقصیر! جناب رسالتؐ ہی معاذ اللہ بن عجم شیعہ عاصی ہو گئے۔ الہی تو یہ یوں کیوں نہ فرمایا کہ اے لوگو بعد میرے بلا فصل میرا خلیفہ مطلق اور وصی علی بن ابی طالبؓ ہے۔

حضرت عباس کو اور پھر طفریہ ہے کہ با وجود یہ حضرت رسالتؐ (بن عجم شیعہ) حضرت علیؑ کو عجیب عام میں غدری ختم پر خلیفہ کو چکے تھے قطعاً، پھر بھی "حزن المؤمنین" میں برداشت کلیتی اور ابن سباب پری و شیخ طوسی و شیخ مفید باسانید معتبرہ امام زین العابدہ اور امام بافترؐ اور امام جعفر رہ سے روایت ہے کہ شدتِ مرض میں حضرت علیہ السلام نے حضرت عباسؓ کو اور حضرت امیر رہ کو طلب فرما کر بواجہ سب مهاجرین والفار کے ارشاد کیا کہ اے عباسؓ میں انتقال کرنے والا ہوں، بعد میرے خلافت میری تم قبول کر کے مجھ کو اس میں (خلیفہ بنانے) سے سکدوں کر دو۔ حضرت عباسؓ نے فرمایا کہ اس بار خلافت کے قابل حضرت امیر رہ میں، مجھ کو لیا قات اس عہدہ کی نہیں ہے الخ بسحان اللہ! در دعے گورا حافظہ بنانشہ۔ اگر حضرت امیر رہ کو مجھ عام میں روڑ غیر ختم کے خلیفہ بلا فصل کر دیا تھا تو حضرت عباسؓ کو

کیوں ارشادِ خلافت تھا؟ اور حضرت عباسؓ کو کیا مذکور ت بیاناتِ حضرت علیؑ کی جملانے کی تھی؟ کیوں نہ فرمایا کہ آپ ابھی دواڑھانی ماہ گزرے کہ علیؑ کو خلیفہ نہاچے ہو اور نہ کوئی اور اپلیتیکے بولا ؟ تو معاذ اللہ یا تو جا ب رسالت پر شدید عذر نہیں یا سہو تجویہ کریں گے؟ یا کافی اور عذر نامعقول ہو گا ؟ مرجا عدو شود سبب غیر گر خدا خواہد مشورہ ملائکہ کا یہاں تعین نبوت میں ذکر کر کہ ناجہالت (محل زدایع سے) ہے۔ لیں زیادہ کچھ مذکور ت جواب نہیں۔ اب بعد ازاں جو سائل بے ادب کلام بے لگام کچھ اپنے منزہ سے سجدت داما د علی مرتفعیؑ بکتا ہے۔ اور ان کو منافق کہہ کر تعبیر کرتا ہے اس کا کیا جواب ہے؟ معاذ اللہ! اگر وہ منافق تھے تو علیؑ اور حسنینؑ ان سے بیعت کر کے اور اپنی بین میٹی کا نکاح کر کے کون ہوں گے حبَّرَاه اللہ سُکْرَالْجَزَاء۔

حضرت عمرؓ کا حذیفہؓ سے بار بار پوچھنا اور حضرت فاروق حضرت حذیفہؓ سے بیشک اپنے ایمان کا ثبوت پوچھتے تھے مگر یہ کمال ایمان تھا کمال ایمان تھا اور اس کے دلائل

جس کو اعداء نے محل منقصتہ پر کیا۔ کیونکہ حدیث میں آچکا ہے کہ بہت خاتمه پر ہے۔ بہت لوگ جنت کا عمل کرتے ہیں، اور قریب موت کے کافر ہو جاتے ہیں، تو فی الحقيقة ان کا ایمان نیا نہ تھا۔ بلکہ ظاہر میں ایمان اور نفس کے اندر کفر مکنzen تھا کہ اس کو جانا نہ سوائے علام الغیوب کے طاقت بشری میں نہیں، یہاں تک کہ حضرت رسالتؓ کو قرآن مجید میں یوں حکم ہوا قُلْ مَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا يَكُوْدُ كہہ دے نہیں جانتا میں کیا کیا جادے میرے ساتھ اور تھارے ساتھ) اور مومنین کی مرح میں فرمایا إِنَّ الَّذِينَ هُوُمُنْ خَشِيَّةٌ رَّبِّهِمُ مُّشْفِقُونَ اور ملائکہ کے باب میں فرمایا يَعْلَمُونَ رَّبِّهِمُ مِّنْ قَوْقَهُ سوجب کہ حق تعالیٰ نے اپنے اپنے رسولؐ کو باد صفت کیکہ ان سے خیریتِ خاتمه کا وعدہ اور مغفرت جمیع ذنوب کا اقرار اور نعمتِ عصمت کی بھی عطا فرمائی تھی مطمئن نہیں کر دیا اور ملائکہ محض میں بھی خوفناک تھا اور نعمتِ عصمت کی بھی عطا فرمائی تھی مطمئن نہیں کر دیا اور ملائکہ محض میں بھی خوفناک یہیں، اور مومنین باوصفت ایمان و عدم شرکیہ و صدقہ و خیرات خوف رکھتے ہیں، اور اس کو عمل مرح میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ اب دیکھو بے نیازی اللہ تعالیٰ سے عمرؓ کیوں کر

مطمئن ہو جادیں، اور شیعہ حب کے عدل کو ذمہ تھی تعالیٰ کے واجب جانتے ہیں اور موصیٰوں کو حبنت دینا ان کے مذہب میں حق تعالیٰ پر واجب ہے۔ پھر ان کو کسی خوف نے چھرا تھا؟ اور ان کا خوف کیوں کہ محلِ درج ہو گیا؟ سواس خوف میں حضرت عمر رضیٰ کی یقینی ہے ہ حالانکہ حق تعالیٰ فرماتا ہے وَلَا يَا مَنْ مَكُّ اَللَّهُ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَيْرُونَ۔ سو اب مطمئن ہو جانے والے الی خسارہ ہوئے جیسا شیعوں کا شعار ہے، اور مرنے والے الی ایمان ہوئے، اگر دربابِ عمر بشاراتِ نبوی ہو، مگر بہر حال یہ بشاراتِ وعدہ خداوندی سے (جود ربارة رسول اللہ تھا) یکچھ زیادہ نہیں تھیں۔ سو حب رسول مطمئن نہ ہوں تو عمر رضیٰ عالم مائیکن نہیں تھے اور نہ ہی موصیٰ۔

امام سجاد موصیٰت کے باوجود حضرت سجاد فرماتے ہیں جو صحیفہ کامل میں موجود ہے اپنے ایمان پر مطمئن نہ تھے قَدْ أَمْلَأَتِ السَّيْطَانُ عَنَّا فِي سُوءِ الظَّنِّ وَ ضَعِيفُ الْيَقِينِ وَ إِنِّي أَسْتَكُو مُؤْمِنًا بِجَاهَادِ رَبِّي وَ طَاعَةَ نَفْسِي (ترجمہ) "الذیۃ ما کہ ہوا شیطان میری باغ کا باپ پڑھنی، اور ضعفِ یقین ہیں، اور میں نشکایت کرتا ہوں بُرائی پڑھوں شیطان کی اپنے ساتھ، اور فرمابنداری نفس اپنے کی شیطان کے واسطے)۔

اور دوسری مناجات میں فرماتے ہیں آنَا الدِّنُّ افْنَتِ الدِّنْ نُوبُ عَمَّةَ الْخَسْجَانَ حضرت سجاد موصیٰ عالم ما کان و میکن بادھن عصمت حب اپنی باغ شیطان کے ہاتھ میں کہیں اور عمر کو گناہوں میں کھو نا پہچانیں اور سو بجا درت شیطان کا شکوہ کریں اور اپنے ایمان پر مطمئن نہ ہوں، اگر حضرت عمر رضیٰ کے غیر موصیٰ اندیشیہ لفاق رکھتے ہوں تو کیا محل طعن ہو گیا؟ حضرت عمر رضیٰ تو فقط نفس کی چوری کا اندیشہ ہی رکھتے تھے اور امام سجاد خود قطعاً اپنی باغ (ضعفِ یقین کے باب میں) شیطان کے ہاتھ میں فرماتے ہیں۔ لیذرڈ را کلمہ حضرت عمر رضیٰ اور کلمہ حضرت سجاد میں موازنہ کر کے دیکھو، تو کس کا کلمہ برٹھ کر ہے؟ اگر کوئی توجیہ حضرت سجاد کے کلام کی ذہن میں سائی ہے، تو وہی توجیہ حضرت عمر رضیٰ کے کلام کی بھی ہے۔ ایسا بے ادب

کلمہ بکنا سخت خسارت دایین ہے۔

معاذ اللہ عز و جل من اُنفاق ہوں | خیر حضرت عمرؓ تو مقام خشیت میں پورا چھتے تھے مگر حضرت حذیفہ  
تو حذیفہ حبوبی ہوں گے | جو ہمیشہ تسلی کرتے رہے، سو یا تو حضرت عمرؓ منافق نہیں

اور ہمارا یقین یوں ہی ہے (نظر بمدح تعلیم و مصاہرۃ حضرت امیر رضا و صدق حذیفہ) اور  
جو معاذ اللہ وہ منافق تھے تو بہت سی خلابی مذہب شیعہ پر دارد ہوتی ہے، اور حذیفہؓ کی مقاومت  
منافق، خائن، کذاب ہوں گے کہ ہر روز حبوبی بولتے رہے، اور باوصاف استفسار کیجی  
پسخ نہ بولے اور ہمیشہ و دست بنے رہے، مگر ہاں جب تم نے حضرت امیرؓ کو سب کچھ بنایا  
تو حضرت حذیفہؓ سے کیا پاک رہ گیا؟ اب ذرا سوچو، کہ یہ علمی کا لفظ کس کے مذہب پر ہو گیا؟ پسخ  
ہے کہ آسمان کا تھوکا تھوک کرنے والے کے مذہب آتا ہے اور حضرت عمرؓ کو خلیفہ بنانا ایسا کا کگر  
ہوا کہ تمام مہاجرین و انصار نے اور خود حضرت امیرؓ نے قبول کر کے ان کو اولو الامر بنایا، اب  
نہیں معلوم کہ آپ کے نزدیک حضرت امیرؓ نے بیت کا خدا قرار دیا تھا یاد و سر اخذ اخواہش  
کا بنایا تھا؛ اور ان پر کفر کا اطلاق تم جیسے محنت کیتھے پروردہ لگام کر دے گے یا کچھ پاس ادب کھو گے؟  
اہل سنت تو اپنائی تعلیم کا دم بھرتے ہیں، اور حسپ حکم خداوندی و حضرت باجماع  
خلیفہ بناتے ہیں۔ اب سب روایات و اسناد سمجھ کر ہم کو سمجھا دو کہ اپنی خواہش کا پوچھنے والا  
کون ہے؟ تاکہ آپ کے مُنْه سے حق ظاہر ہو جاوے دَالِلَهُ الْهَادِي

# سوال نجیم

پوچھوا پنے علماء سے کہ عترت پنیبرم کو جھوٹا کہنے والا اور جانے والا مسلمان  
ہے یا کافر اور مکذب خدا اور رسول ہے یا نہیں؟ پس جب وہ علماء اقرار کر لیں کہ  
ماں ایسا شخص مکذب خدا اور رسول ہے تو پوچھو کہ جنہوں نے بعد امور معلوم کے آپ کو  
صدیق اور فاروق کہلوایا اور تم سب لوگوں نے کہا پس ایسی صورت میں مکذوب ہو کر  
مسلمان رہے یا نہیں۔ اس کا جواب ان سے لو۔ فقط!



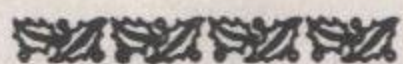
[Www.Ahlehaq.Com](http://Www.Ahlehaq.Com)

# جواب سوال نخجم

جواب اس سوال کا ادپر کی تحریرات سے مشرح معلوم ہو چکا ہے۔ خلاصہ جواب یہ ہے کہ عترت کو کاذب کہنے اور جاننے والا کافر ہے، اور مکذبِ خدا و رسول (حسب زعم تھارے کے) بناءً علیہ جو مہاجرین و انصار کو منافق اور مرتد جانتے، اور حضرت صدیقؓ کو قلنہ کہے حالانکہ فسر آن شریعت میں حق تعالیٰ ان کو جنتی فرماتا ہے، اور حضرت امیر مسلمؓ ان کو مقبول و مقرب بتلاتے ہیں، اور حضرت محمد باشترؓ ابو بکرؓ رضی اللہ عنہ کو صدیق، اور صدیقؓ نے جاننے والے ان کے کو مکذب فی الدارین، اور حضرت امیر خلافاء شیعۃ اللہ کی خلافت کو حق ارشاد کرتے ہیں، تو وہ مکذب الشفیعین ہوا اور دائرۃ الاسلام سے خارج، اور سزاوار دار البوار حبیمؓ، اب دیکھو کہ مصدق اس کا کون ہے سُنی یا شیعہ ؟ داللہ المہادی۔

# سوال ششم

پوچھو اپنے علماء سے کہ یہ حدیث متفق علیہ نہ یقین ہے کہ جو نہ پہچانے امام زمان کو وہ کافر مرتا ہے۔ پس جناب امیر المؤمنینؑ مکذب خلافتِ البدجہ اور خود مدعیٰ خلافت تھے جیسا کہ کلماتِ البدجہ سے سوال سوم میں ظاہر ہوا۔ کہ اگر کوئی چاہے تو اس باب میں ایک کتاب تیار ہے سکتی ہے۔ غرض تباڈ کہ ان میں سے کس نے امام برحق کو نہ پہچانا اور سب تو سب جناب فاطمہؓ جو بالاتفاق ناراضی گئیں وہ کس کو امام جانتی تھیں مجبلاً ان کو توقم کا ہے کو ما نو گے کہ ان کی توقم تکذیب ہی کرتے ہو کہ مقابل کو صدیق اور فاروق کہتے ہو مگر یہ تباڈ کر اُمّۃ المؤمنین عائشہؓ کس کو امام پہچان کر دینا گے گئیں کہ وہ تو تیرسرے خلیفہ کو نعشل کہا کیں اور لعنۃ کیا کیں، اور چھتھے سے رٹیں۔ اس کے سوا آپ بھی سارے ائمہ اثناء عشر کے منکر کس کو امام جان کر کس دین پر مرتے ہیں کہ حدیث سے ثابت ہے کہ ہر زمانہ میں امام ہو گا اور اگر تھہ کا تو قولِ پیغمبرؐ الخو ٹھہرتا ہے، اور یہ محال اور خلافت دین ہے۔ اگر کوئی کہے کہ امامت بر بناء مذہب اہل سنت رکن ایمان نہیں ہے تو کہو کہ چھترک خلافاء اجماعی پر شیعہ کا کیا نقسان ہے کس لیے کہ انھوں نے بارہ خلیفہ معین کردہ خدا، مانے۔ اگر ان کا مذہب حق ہے تو آپ کس دین پر گئے؟ کیونکہ ان کے نزدیک امامت رکن ایمان ہے فقط



# جواب سوال ششم

## خلافات شیعہ

یہ حدیث جس کا آپ ترجمبک نقل کرتے ہیں، اور اس کو حدیث متفق علیہ رفیقین قرار دیتے ہیں، باس معنی ہرگز کسی اہل سنت کی کتاب میں یہ حدیث منقول نہیں ہے۔ بعض آپ کا دروغ بچہ فردغ ہے شیعہ کی عادت ہے کہ یا تحریف الفاظ میں کر دیتے ہیں، یا معنی میں تبدل و تغیر کر دیتے ہیں۔ اور مقصود مقالہ دیتا (اہل اسلام کا اس فعل شنسع سے) ہوتا ہے۔ اب سنو کہ یہ حدیث جو بعضی کتب عقائد میں مسطور ہے باس الفاظ ہے:-

مَنْ لَمْ يَعْرِفْ إِمَامَ زَمَانِهِ فَقَدْ مَاتَ مَيْتَةً جَاهِلِيَّةً

(ترجمبکہ) ”جس نے نہ پہچانا امام زمانہ اپنے کرتودہ مرامنا زمانہ جاہلیت جیسا“

یعنی زمانہ دجا ہلیت قبل بعثت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لوگ خرد و صنع تھے کسی ایک حاکم پر مجتمع نہ تھے، گھر گھر حکومت تھی، بعد بعثت ذات پابراکات کے سب ایک حاکم پر جمع ہو گئے۔ اب اگر کہ فی اپنے وقت کے مقید اکو د پھچانے اور اس سے جُدا رہے تو اس کی موت بھی اسی زمانہ دجا ہلیت جیسی ہوئی۔

امامت کا صحیح مفہوم | اور لفظ امام کا خلیفہ و حاکم ظاہر پر بولتے ہیں اور مقید اور پیشوائے

لہ از حضرت گنگوہی رم رناشر

دین کو صحی کہتے ہیں۔ سو باعتبار متنی اول کے تو حاصل حدیث یہ ہوا کہ اگر غلیقہ وقت کو فرم جاؤ میں کہ اب حل و عقد نے اس کو اپنا امام مقرر کر بیا ہوا اور پھر اس کو کوئی شخص نہ مانے اور جماعت مسلمین سے جدا رہے اور اسی حالت میں وہ مر جائے تو اس کی موت جاہلیت کے زمانہ کی طرح کی موت ہوئی، یہ متنی کہ وہ عاصی ہے نکافر۔ اور اگر اس زمانہ میں کوئی ایسا امام المسلمین موجود ہی نہیں، بلکہ زمانہ فتنہ و افتراق کا ہے، تو زمانہ امام زمانہ موجود اور نہ اس کے پہچانتے کی کوئی سبیل، کہ تحریف شے بعد وجود شے ہوتی ہے ن قبل وجود شے۔

احادیث سے ظاہر ہے کہ بعض **چنانچہ حدیث میں وارد ہے کہ حضرت رسالت نے ایام ایام فتن میں امام نہ ہوگا** فتنہ سے اور قاتل فتنہ سے جب ڈرایا تو اس میں

حضرت خلیفہ رضی نے سوال کیا کہ یا رسول اللہ میں کیا کر دیں اگر اس زمانہ کو پاؤں؟ فرمایا کہ جماعت مسلمین کے ساتھ رہ پیو، عرض کیا اگر نہ ہو امام و جماعت مسلمین؟ فرمایا کہ یک سو ہو جا سب ان فرقوں سے "تو معلوم ہوا کہ بعض زمانہ ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ اس میں امام مسلمین موجود نہ ہو ایسے حال میں تعرف امام زمانہ کا کیونکر مکن ہو سکتا ہے؟"

اور اگر بمعنی شانی ہے تو مقدارے دین ہر زمانہ میں ہوتا ہے ہو فروشیا دین اور رہ و رسم اسلام کی تلقین کرے، اور بعد ہر مدت تسلیم کے ایک شخص پیدا ہوتا ہے کہ بدعاف عادت کو قمع کرتا ہے اور (حیب استعداد الی اس زمان کے) تحدید طریق تحصیل ظاہر دین و باطن دین کرتا ہے۔ تو اس کا نہ جانتے والا بھی الیت مبوت جاہلی عصیاں ہیں مرتا ہے سو یہ معنی حدیث کے تھے۔

**از جمکہ حدیث میں تحریف** اب سائل کی تحریف معنی سب ظاہر ہو گئی کہ از جمکہ حدیث کو یہ

لکھتا ہے کہ جو نہ پہچانے امام زمانہ کو وہ کافر مرتا ہے۔ بیجان اللہ کیا جرات ہے یا عدم سلیقہ اور ناداقیت علم باعث اس خطأ کا ہوتی ہے اور اگر شیعہ کے یہاں یہ حدیث بھیں الفاظ ہے تو اہل سنت کو وھو کا دریا کہ متفق علیہ فرقیت ہے سخت یہ جوابات ہے اور یہ اس

ہرگز اس حدیث سے ثابت نہیں ہوتی کہ ہزار ماہ میں امام ظاہر کا ہونا ضروری ہے۔  
 چنانچہ واقع ہو گیا، اور نہ کسی حدیث اہل سنت سے یہ ثابت ہوا، بلکہ اہل سنت کے پیاس  
 یہ ثابت ہے کہ لعین زمان میں امام ظاہر نہیں ہوتا، اور یہ خود بین بات ہے۔ ہاں ایسے وقت  
 میں مسلمانوں کو داجب ہے کہ اگر ممکن ہے تو اپنا امام مسترد کریں ورنہ گنہگار ہوں گے میگر شیعہ  
 کے پیاس ہزار ماہ میں امام ظاہر حق تعالیٰ پر ضروری ہے کہ مقرر کرے۔ اور امام رکن اسلام ہے  
 اور امام معصوم بھی ہوتا چاہیے۔ سو بیساں ان قادر کے جب ظاہر میں خلاف اس کے مشاہدہ  
 ہے تو طرح طرح کی واہیا امامت کے بارے میں خلافِ عقل و نقل ان کو اپنے سر پر دھرنی پڑیں۔  
 بعد اس کے اب سنو کہ پہلے معلوم ہو چکا کہ نصب امام پیشوور ہوتا ہے اور حضرت  
 امیرؑ کی خلافت پیشوور ہوئی، اور خلفاء شملہ کی خلافت کو حضرت امیرؑ نے قبول کیا پہلے یہ  
 سب شیعہ ایلاعمر میں منقول ہو چکا ہے۔ اور حضرت زہراؓ بھی جو کچھ طالِ باقتصانے بشری  
 رکھتی تھیں اس کو رقع کر کے سچو شی اجازت تصرف اموالِ بیت المال حضرت ابو بکرؓ کو  
 دے کر اس رضا مندی اپنی پرحت تعالیٰ کو کوہ کر گئیں، اور یہ سب ہم محبتات کتب شیعہ  
 سے ثابت کر چکے ہیں، تو یہ اقوال سائل کے کہ علیؑ مکذب امامت ابو بکرؓ من تھے اور حضرت  
 فاطمہؓ ناراضی حضرت ابو بکرؓ سے میری، سب بالکل بذریعہ عرض رہ گئے۔ چنانچہ ہر قتل  
 پر غصہ نہیں۔ اور ہم مش سائل کے بار بار ایک بات کو قلبیت کریں کیا ضرورت ہے؟ اور رب  
 حضرت محمد بافت رضوؑ کو صدیق کہا اور جانا۔ تو اہل سنت پر کیا طعن ہے؟ البتہ  
 تم مکذب امام اور غیر مصدق القتل فی الدارین، یہ ارشاد امام ہے۔

**حضرت سعد رضوؑ پر افتراء** اور حضرت عائشہؓ نے بھی ذی المژدین کو امام جماعت، اور یہ جو  
 سائل لکھتا ہے کہ عائشہؓ امام ثالث کو نعش کہتی تھیں، اور لعنت کرتی تھیں، معاذ اللہ  
 عرض طوفان بہتان ہے روافض کا۔ اہل سنت کی کسی کتاب میں یہ بات نہیں۔ امام کے  
 ساتھ گستاخی ہمارے مذہب ہیں حرام ہے۔ البتہ شیعہ کے پیاس میں دین ہے کہ اپنے الہم کو رب

پھر بنا رکھا ہے صریح زبان پر لاتے سے روں کھڑا ہوتا ہے اور کوئی ایں عقل بادر کر سکتا ہے کہ حضرت عائشہؓ امام شافعی کیا کریں، اور پھر اپنے بھائی سے ہی ان کا قصاص طلب کریں؟ یہ خبر پاک کر قاتل خلیفہ میرا بھائی ہے، اور بابت طلب قصاص اس قدر تکالیف اٹھائیں پیر بات خوش ہونے کی ہوتی۔ مگر یہ خیالاتِ فاسدہ مجانین و حمقاء کے ہیں کہ جن کے اصولِ دین ہی تخلیلات پر مبنی ہیں۔

**صَدِّيقَةُ قَاتِلِيْنِ عَشَّانَ** ابْنُ السَّمَانِ مُحَمَّدُ بْنُ الْخَفَّيْرِ سَرِيْرَةُ رَوَى أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَاتَلَتْ عَثَّانَ فَرَفَعَ

**پُر لَعْنَتَ كَرَقَ تَحِيَّسَ** إِنَّ عَلَيْنَا بَلَغَهُ أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَاتَلَتْ عَثَّانَ فَرَفَعَ  
يَدَيْهِ حَتَّى بَلَغَ يَمِينَ وَجْهِهِ فَقَالَ أَنَا اللَّعْنُ قَاتَلَةُ عَثَّانَ لَعْنُهُمُ اللَّهُ فِي السَّبِيلِ  
وَالْجَبَلِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَثَانِ۔

(ترجمہ کے) ”ابتہ علیہ کو خبر پہنچی کہ عائشہؓ نے لعنت کرتی ہیں قاتلینِ عثمانؓ کو پس اٹھا کے اسی حضرت عائشہؓ نے یہاں تک پہنچا یا دونوں ہاتھ کو منزہ کے مقابلہ تک، پھر فرمایا کہ میں لعنت کرتا ہوں قاتلینِ عثمانؓ کو اس لعنت کرے اُن پر زمین پست دپھاڑیں۔ دو یا تین بار فرمایا۔

اس روایت سے معلوم ہوا کہ عائشہؓ نے قاتلین کو لعنت کرتی تھیں، اور حضرت علیؓ بھی قاتلین عثمانؓ پر لعنت بھیجتے تھے۔ اس سے حق جانا خلافتِ عثمانؓ کا حضرت عائشہؓ کی طرف سے محقق ہو چکا اور دوسرا سوال کام لفظ ہو گیا۔

**صَدِّيقَةُ عَلَيْهِ كَيْ خَلَافَتْ** ابْسَنَوْكَرَ حَفَزَتْ امِيرَ رَمَادِيَ كَيْ خَلَافَتْ كَرَبَحَيِ حَفَزَتْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا جَانَتِي تَحِيَّسَ  
کو بھی حق جانتی تھیں اور ان کی محبت کو عبادت پہنچانتی تھیں۔

**رَوَى اللَّدُ نِيلِيْنِ عَنْ عَائِشَةَ إِنَّهَا قَاتَتْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ**  
حَبَّ الْعَلَى عِيَادَةً۔

(ترجمہ کے) دیلیٰ نے روایت کیا حضرت عائشہؓ سے کہ وہ فرماتی تھیں کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حب علیؓ عبادت ہے۔

صلیقہ اور امام کے مقابلہ کا پورا منظر | اور یہ داقہ شہادت حضرت عثمانؓ کا حضرت عالیہ رضی

کے پچھے ہوا۔ حضرت عالیہ رضیؒ حج کے واسطے مگرئی تھیں۔ اور بیعت حضرت امیر رضیؒ بھی پچھے ہی ہوئی تھی، طلوعِ روز اور زیورِ روز اور بعض دیگر مدینہ میں قتل عثمانؓ پر تاستہ کرتے تھے، اور قصاص عثمانؓ پر حملہ تھے، اور قتل عثمانؓ حضرت امیر رضیؒ پر حادی ہو رہے تھے۔ لہذا استیفائے قصاص میں جلدی کرنی مصلحت نہیں تھی مفسدین کو جو یہ خبر پہنچی کہ یہ لوگ قصاص کی نکری میں ہیں انہوں نے طلوہ وغیرہ کے مارنے کا قصد کیا، یہ مدینہ سے بھاگ کر کہ پہنچے، اور حضرت عالیہ رضیؒ سے بیان کیا (جو کچھ واقع ہوا) اور یہ بھی کہا کہ امیر المؤمنین بناء بر مصلحت قصاص لینے میں ساكت ہیں اور مفسدین کی طبعیاتی برداشتی بجا تی ہے۔ جب تک قصاص نہ لیا جادے گا بندول بست نہیں ہو گا۔

حضرت عالیہ رضیؒ نے تجویز کیا کہ جب تک وہ اشقياء مدینہ میں ہیں، تم وہاں نہ جاؤ اور کہیں رہو، اور امیر المؤمنین کو یہ تدبیر اُن سے جدا کرو۔ جب وہ تمہارے ساتھ ہو جاویں تب قصاص لینا چاہیے یہ سبے اس صلاح کو پسند کر کے بصرہ وغیرہ کر کہ بمعنی جنود مسلمین تھا ارادہ کیا اور مُصر ہوئے کہ حضرت عالیہ رضیؒ بھی ہمارے ساتھ چلیں کہ آپ کی پناہ میں ہم کو ان رہے گا ناچار حضرت عالیہ رضیؒ بھی بصرہ کو گئیں۔

مفسدین نے یہ خبر حضرت علی رضیؒ کو یوں دی کہ عالیہ رضیؒ جنگ کے واسطے لوگوں کو جمع کرنے بصرہ گئی میں، آپ ان کا تعاقب کریں جب حسینؓ اور عبداللہ بن جعفر رضیؒ اور ابن عباسؓ ہر چند حضرت علی رضیؒ کو مانع ہوئے کہ آپ نہ جائیں مگر رائے اشقياء کی غالب آئی۔ حضرت امیر رضیؒ لشکر اپنا من ان اشقياء کے لئے کہ قریب بصرہ کے پہنچے۔ اُول قعقاع کو حضرت عالیہ رضیؒ کے پاس کھیجا کہ تم یہاں کیوں آئی ہو؟ حضرت عالیہ رضیؒ نے جواب دیا کہ اصلاح کو اور یہی جواب زیرِ طلوعِ روز نے دیا۔ قعقاع نے کہا۔ پھر کیا صورت اصلاح ہے؟ انہوں نے کہا کہ استیفاء قصاص عثمانؓ۔ قعقاع نے کہا کہ یہ تو بعد اتفاق ہو سکتا ہے، اُول صلح کر دے۔ انہوں نے کہا بہت خوب قعقاع نے یہ خبر حضرت امیر رضیؒ کو دی۔ آپ خوش ہوئے اور صلح پکی ہوئی تیرے روڈ صحیح کو

ملاقات مُھری کے اس وقت کو فی مفسدین میں سے موجود نہ ہو۔

پر خیر جو مفسدین کو پچھی تو وہ گھیرا تے، ہیر ان ہو کر اپنے رہیں مفسدین عبد اللہ بن سبأ کے پاس گئے، کہ اب کیا تدبیر ہے؟ سخت بلا آئی۔ اس نے کہا کہ تم رات سے اٹھ کر قتال شروع کر دو، اور مشور کر دو کہ زیر کی طرف سے عذر ہوا۔

مفسدین نے ایسا ہی کیا کہ رات سے اٹھ کر لشکرِ زیر رہے اُک قتال شروع کر دیا اور حضرت ایمیر سے آگ کہا کہ اس جانب سے عذر ہوا۔ اور ان کو معلوم ہوا کہ عذر حضرت ایمیر کی طرف سے ہوا۔ غرض حضرت ایمیر جو تشریف لائے تو قتال گرم تھا۔ بنی چاری بیس ہوا جو کچھ ہوا۔ اس معکر میں جب طلوعِ فجر نہ دزیر ہوا اور حضرت ایمیر رہ کے ہے اور حضرت ایمیر نے کچھ فرمایا تو زیر نہ ادا م ہو کر ہٹے اور طلوعِ فجر بھی ہٹے گئے۔ اس حالت و اپنی میں بعد نہ امت و توبہ یہ شہید ہے۔ نہ امرت محل طعن نہیں اور حضرت عائشہؓ بعد اس واقعہ کے اس خطاب پر زار زاد رو تھیں اور شیعہ خود مطاعن عائشہؓ میں نقل کرتے ہیں کہ آخر حال میں عائشہؓ کا کہا کر تھیں۔

قَاتَلْتُ عَلِيًّا وَلَوْدِدْتُ إِنِّي كُنْتُ نَسِيًّا مَنْسِيًّا ۝

ترجمہ کہ 『مقابلہ کیا میں نے علیؑ کے مقصود ان کا طلب قصاص تھا، اور ہرگز قتال بارا دہ نخافت نہیں ہوا۔ یہ محض خطاب ہوتی۔ پھر بھی توبہ آپ کی ثابت ہو چکی۔ اور یہ لوگ معموم، عالم مانیں تھے۔』

سو تو بہ وندامت کو مطاعن میں شمار کرنا یہ بھی ایک بلا دست ہے۔ بہ حال عائشہؓ اور جو مقابلہ میں حضرت علیؑ کے تھے مقصود ان کا طلب قصاص تھا، اور ہرگز قتال بارا دہ نخافت نہیں ہوا۔ یہ محض خطاب ہوتی۔ پھر بھی توبہ آپ کی ثابت ہو چکی۔ اور یہ لوگ معموم، عالم مانیں تھے۔

زلت انبیاء مے بھی ہوئی حضرت زلت انبیاء مے بھی ہوئی ہے، چنانچہ قصہ حضرت آدمؑ علیؑ بھی خطاب سے مامون نہ تھے اور حضرت موسیٰؑ کا مشور ہے اور حضرت ایمیر زبادؑ صفت و علم مانیں و مانیں نہ مانیں تھے۔

لَا تَكُونُ اعْنَ مَقَالَةٍ بِحَقٍّ أَوْ مَشُورَةٍ بِعَدْلٍ فَإِنَّمَا لَسْتُ أَمَنْ أَخْطَى  
رواہ الفکیتی۔

ترجمہ ”مت باز روحق بات کرنے سے اور مشورة عدل دینے سے کہ بیشک میں مامون ہوں خطا کرنے  
اور معہذا ثابت ہوا کہ شیعہ کے فردیک ایک دگنا و کبیرہ سے تو عصمت بھی نہیں جاتی،  
چر جائے کہ اسلام وعدالت، جیسا فقہہ حضرت پیر نسیم منقول ہو چکا ہے۔ پھر یہ لوگ محارب علیہ  
باوصفت توبہ و نذامت کیوں ملازم ہیں؟“

الحاصل ان لوگوں نے امامت حضرت امیر رضا کو پیچانا اور سوال سائل عرض افشاء کر بے جا  
اور ہم سب اپنی ست ائمہ اثنا عشر کو امام اور مقتداۓ دین و قطب ارشاد عقیدہ رکھتے ہیں اور  
امام ظاہر بجز حضرت امیر رضا کے اور تجھے میتے حضرت حسن رضا کے اور کسی کو نہیں جانتے۔  
اگرچہ ان میں میا قت امامت ظاہرہ کی سب معاصرین سے زیادہ تھی، مگر وقوع اس کا  
ابسیب ان کے زہد کے، تقدیر الہی سے زہرا۔ اور یہ خود پیدا ہے۔ اندھا کو رباطن بھی  
اس بات کا انکار نہیں کر سکتا۔

اماamt کے فسرالعن کیوں کہ امام کا کام انتظام رعایا کا، اور داد نظلوم ظالم سے  
لینا اور جہاد و بنیہ امور ہوتے ہیں اور پھر ان حضرات و برگارہ میں کبھی یہ بات ہوئی ہے جو  
ان کو امام ظاہر کہا جاؤ۔ ورنہ یوں تو جس کو چاہو امام نام رکھ لو، ہاں استحقاق دیا قت میں کچھ کلام میں  
مگر عرض دیا قت سے تو کام نہیں چلتا، اگر دیا قت امام کا نام امام ہے تو اتنا تو ہم بھی مقرر ہیں  
ورنہ بقول سائل شیعہ کو وہی خواہش دہو اکا امام بنائ کر پستش کرنا پڑتا۔ خیر ہیاں ہم زیادہ کچھ نہیں  
لکھتے، جواب سائل کو شافی حاصل ہو گیا۔ ہاں البته حضرت امام مهدی کو زندہ تصویر کر کے امام نہیں  
یہ بھی ایک منہجک صبیان ہے اور پابندی اپنے اصول میں ایسی ہرzel پر عقیدہ کرنا عرض حماقت اور  
خلفاء اجمعی مہاجرین انصار اور حضرت امیر رضا وغیرت کو جو نہ مانے یہ تو لا ریب کہ مکذب ثابت  
حضرت امیر رضا کا ہرا اور حقیقت اس اجماع کی اور تصدیق و بیعت کرنا حضرت امیر رضا کا

او پر آپ کی کتابوں سے ثابت ہی ہو چکا، تو اب شیعہ کا القسان نہ ماننے میں کیوں نہیں؟ شیعہ  
 تو اپنے اصول کے موافق کافر ہو جاویں گے، آپ ایسے کیوں مطمئن ہو گئے اور ہر زمانہ میں امام  
 کا ہونا ہمارے زندگی کسی حدیث سے ثابت نہیں۔ آپ کا عرض و عذر بے بلا دلیل ہے۔  
 اور ایسے ہی نفس امامتِ امیر اثنا عشرہ اہل سنت کی کتابوں سے کہیں ثابت نہیں، آپ تو  
 مدعی تھے کہ کتب اہل سنت سے سب اپنا مذہب ثابت کر دوں گا، تو وہ نصوص پیش کروتا کہ  
 تمہارا حوصلہ معلوم ہو اور تمہاری نسبی البالغہ سے خود حضرت امیر رم کی ہی امامت بالشریعی ثابت  
 ہوئی تو یہ دعویٰ شیعہ کے مذہب کے موافق بھی بلا دلیل ہی رہا۔ سوالِ الحمد للہ کہ شیعہ کی کتب  
 سے ثابت ہوا کہ امامت ظاہری بالشریعی ہوتی ہے، تو جو لوگ بشاورت خلفاء ہوئے  
 ان کو شیعہ امام حق نہ جان کر بلا تعرف امام زمانہ مرتے ہیں، اور پرغم خود کافر ہوتے  
 ہیں، اور سُفْقی امام حق کو حق اور ظاہر کو ظاہر، باطن کو باطن پیچان کر عامل وَاعْطُوا لِحْلَّ ذِنْبِ  
 حَقِّ حَقَّةٍ ہو کر مذمین برضاء عزت مرتبے ہیں حق تعالیٰ شیعوں کو بھی بدایت کرے،  
 تاکہ وہ حق کو حق جائیں اور اپنے باطل سے بازاً آؤیں۔ واللہ العادی

## سوال هشتم

پوچھوا پنے علماء سے کہ آپ کی ام المؤمنین جو امیر المؤمنین سے لاطین تو امام جان کر رہیں یا بغیر امام جانتے، کہ دونوں صورتوں میں بناء بر قاعدة شرع کے یا کفر ہے یا ارتدا دعا سوا اس کے سیرت پر کی اپنے مخالفت کی کہ اس نے حکم اجماع، ناسخ حکم خدا رسول فرار دیا تھا۔ سماں اسڑا وہ تو بحکمیب عترت کر کے صدیق ہوئے، اور یہ جنگ نفس رسول سے مقدمہ کھلائیں، مگر اصحاب میں حضرت سلمان وابودذر وحدلیعہ وغیرہم کو اور ازواج میں حضرت خدیجہ اور حضرت ام سلمہ کو صدیق اور صدیقہ کے خطاب کے قابل نہ پایا۔ اس بن بیٹھنے کے کیا کہنے۔ سوائے دشمنان عترت کے اپنے علماء سے اس باب میں تسلیم چاہو، اور اگر کوئی بھاگ اور آپس کی بات کہہ کر طالع تذہب میں نہ آؤ اور کوئہ آپس کی بات اس کو کہتے ہیں جہاں مراتب علم اور کمال اور شرافتیں برابر ہوں، دیکھو تو کہاں عترت پنیر نفس رسول اور کہاں ازواج، کس لیے کہ ازواج انبیاء کے ارتداد اور اہل نار ہونے کی خبر قرآن میں موجود ہے دیکھو حضرت عالیٰ اللہ رحمہ کی خیانت کی خبر پہلے سورہ تحریک میں فرمائے تھے اذ ان خبر دخول نار زن انبیاء کیسے دی سمجھو تو اس سے کیا ثابت ہوا اور ان کی شان میں قدصت قلو سمجھا، بعد حال خیانت کے فرمایا ہے۔ عبد الحق دہلوی نے ترجمہ ہندی تک میں تصریح کی ہے یعنی دل تم دونوں کے حق سے پھر گئے۔ اپس کوئی عالم ان کے حق کی طرف بازگشت کرنے کو خدا کی جانب سے سُنادے تو ہم مانیں۔ ایسی صورت میں مقابله نفس پنیرے جس کی ایذا رسول کی

ایذا ہے اور اس کی بغیر اجازت صراط پر سے کرنی نہ گزرے گا کہ فصل حطاب میں حضرت شیخ  
اول سے منقول ہے اور قبر میں سبے ان کی امامت کا سوال کیا جائے گا۔ اور سدی آپ کا  
عالم سورہ غم تیسا لون کی تفسیر میں لکھتا ہے، وہ بھی تو ایسے شخص کے منکر کس کو امام بنائیں گے  
پس ایسے کی مخالفت اور مقابلہ کو آپس کی بات کہیں گے۔ اور بالفرض اگر یہی ہے تو اسی پر  
ثابت رہو، کفار قریش مثل ابوالہب وغیرہ سے جو بخیہ کو ازاز پہنچے قابلِ معاف جانو، یا  
قاتل حضرت ہائیل کو ملامت نہ کرو۔

پس اس صورت میں شیعہ کو صحی معاف فرمائیے کہ آپ کے سامنے اقرارِ علم شہادتین  
کرتے ہیں، یہ مومن ہیں، تعریف شیعہ کی آپ کی کتب میں بکثرت ہے، ان کی بحثات کی خبر  
آپ کے پاس ہے کہ جو لا الہ الا اللہ کہے گا وہ داخل بہشت ہو گا تو ہم لا الہ الا اللہ محمد رسول  
اللہ کہتے ہیں، کعبہ کو قبلہ، اسلام کو دین جانتے ہیں۔ قرآن کو کتاب، اور عترت سے تسلیک  
رکھتے ہیں۔ حلال خدا کو حلال اور حرام خدا کو حرام جانتے ہیں۔ تو ہم پے شک مومن ہیں، اور  
آپ کی عالیٰ ام المومنین ہیں، یہ بھی ماں بیٹوں کی آپس کی بات ہے۔ البته آپ ہماری تکفیر  
اور تفسیق کرنے والے کون ہیں۔ ہم جو کچھ کرتے ہیں حضرت ابراہیمؑ کی پیروی کرتے ہیں انھوں  
نے جو کچھ اپنے باپ سے کیا تھا وہی ہم اپنی ماں سے پیش آتے ہیں۔ پس اگر ہماری ماں کا لوتا  
اوڑنکذیب امیر المؤمنین کی معاف ہو گئی تو کیا اماں صاحب ہیں وہ معاف نہ کریں گی؟ اور اگر وہ  
معاف نہ کریں گی تو ہم جناب امیر رضا اور جناب فاطمہؓ سے ان کی اور بزرگواروں کی تلقیقِ معاف  
نہ ہونے دیں گے خصوصاً جو ساداتِ شیعہ ہیں ان کی تلقیقی آپس کی بات ہے۔ ان کی تکفیر کرنے  
والے کو حضرات اہل سنت کا فرجاں تو آپس کی بات کتنا ٹھیک ہو، اس کو خوب سمجھو۔

اور بعض صاحب فرماتے ہیں چنانچہ مولیٰ ابوالبرکات صاحب نے رسالہ برکات  
الحق میں لکھا ہے کہ محاربین میں قسم پر تھے۔ ایک تابع امیر المؤمنین، دوسرے تابع ام المؤمنین  
تیسرا متوقفین ان تینوں گروہوں نے اپنے اپنے اجتہاد پر عمل کیا کسی کو برا جعل کیا جائے نہیں

اور سب ماجور ہیں۔ پس نور کر کر حارب جناب امیر حوزہ اور قاتل جناب امام حسنؑ جس نے زہر دلوا کے شہید کیا وہ بھی ماجور ہوئے۔

اول تو ہم پوچھتے ہیں کہ ان گروہوں میں ملتِ خدا و رسول پر کون ہے، کہ ایک فرقہ کو تاجی یہ خود لکھ کرچکے ہیں، دوسرے سب کے اجتہاد کے مقابل نصوص کے تھے لائق اجرہ ہوں گے۔ پس ہمارا اجتہاد اور استدلال و اسایند و نصوص کیشہ کیوں قابل اجرہ ہو گا۔ کچھ ایمان ہو تو اسے خوب سمجھو اور ہم سے کہو فقط۔



# جواب سوال، ہفتہ

امام اپنے معارضین کو حضرت عالیہؑ کی حضرت علیؑ سے خطاءِ ردا انہی ہوئی اور پھر تابع مسلمان مانتے تھے بھی ہو گئیں، مگر عابر علیؑ ہرگز کفر و امداد نہیں، یہ سائل اور اس کے اسلام کی کتنی جمالت (اپنی کتب اور اقوالِ امیر سے) ہے کہ حضرت امیر کا ارشاد کے اضیحہ نُقَاٰٰلُ إِخْوَانَنَّافِ الْإِسْلَامِ پسے تقل ہو چکا۔ اب شیعہ خلاف حضرت امیر کے جو مومنین کو کافر بتاتے یہی مکذب حضرت امیر ہے کہ ربِ عالم خود کافر نہیں ہیں، برطی حضرت کی جا ہے کہ اپنی کتابوں کو صحی نہیں مانتے۔

حضرت علیؑ نے بیعت کر کے اور ابو بکر رضی اللہ عنہ نے حکم خداوندی اور حکم رسول اللہ کو ہرگز مفسر خود حکم خداوندی کو مفسر خ کیا۔ امامت بلا فصل حق حضرت امیرؓ کا حکم خدا تعالیٰ ہوتا ہے اسی تحریر اسی تحلیل فاسد ہے کہیں ثابت تو کیا ہوتا اور بالفرض اگر ہے تو خود حضرت امیرؓ ہی ناسخ اس کے ہوئے کہ آپ نے بیعت کی اور پھر ہمیشہ اس خلافت کو حق کہتے رہے۔ شیعہ مفتخر طبری اور ملکہ تخاری کتب سے تحریر خلافت بلا فصل ابو بکر کا بھی ثابت ہے۔ ابو بکرؓ کی خلافت بلا فصل طبری آپ کا مفسر مجع المبیان میں لکھتا ہے:-

وَقِيلَ أَنَّ السَّيِّدَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلَّا يَوْمًا عَالِيَّةً مَعَ جَارِيَةَ الْقِبْلَةِ فَوَقَفَتْ حَفْصَةُ عَلِيٍّ ذَلِكَ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَلِهٖ وَسَلَّمَ لَا تَعْلَمُنِي عَالِيَّةً يَدِنِيلَكَ وَحَرَمَ مَارِيَةَ عَلِيٍّ نَفْسِهِ فَاعْلَمَتْ حَفْصَةَ

عائشہُ الْخَبِرَ وَ اسْتَكْتَمَتْ هَرَاءِ ایٰتَةً فَأَطَّلَعَ اللَّهُ تَبَّیِّنَہُ عَلٰی ذٰلِکَ دَهْوَ  
قُولُدَهُ وَ اذَا سَرَّ النَّبِیٰ إِلٰی لَعْنَقٍ أَذْ اَوْجَهَ حَدِیْثًا - يَعْنٰی حَفْصَةَ وَ  
عَائِشَةَ وَ لَئِنَّا حَرَمَ مَارِیَةَ اَخْبَرَ حَفْصَةَ اَنَّهُ يَمْلِکُ مِنْ بَعْدِهِ اَبُو بَکْرَ  
**وَعُمَرَ الْخَزْنَوَی**

(ترجمہ) کہا گیا کہ رسول اللہ نے خلوت کی عائشہ کے دن میں اپنی جاریہ قبطیہ سے پس خصہ  
اس پر مطلع ہو گئی۔ کہا رسول اللہ نے کہ عائشہ کو خبر مت کیجوں اس بات کی، اور حرام کی ماری قبطیہ کو  
اپنے اوپر پس جلا دیا خصہ تے عائشہ کو یہ خبر، اور چھپایا حضرت سے، پس خبردار کیا اللہ  
نے، بنی اپنے کہ اس بات کا اور سی ہے مراد قول اللہ تعالیٰ کی "وَ اذَا سَرَّ النَّبِیٰ الْخَزْنَوَیْنِ خَصَّهُ  
اوْ رَعَائِشَهُ اَوْ حَبْ حَرَمَ کیا آپ نے ماریہ کو خبر دی تھی خصہ کو کہ ماک ہوں گے بعد میر ابوبکرؓ

### **وَعُمَرَ الْخَزْنَوَی**

سبحان اللہ کیسا صاف خلا فت شخین بلا فصل مذکور ہے۔ مگر شیدر کے تعصب نے  
نظر انصاف بتدرکر دی۔ اب مذبح حکم خدا اور رسول شیدر ہیں یا نہیں؟ انصاف کرو، کہ  
کفر میں کون مبتلا ہے؟ اور صدیق ہوتا حضرت ابو بکر رضی کا پرشہاد موصوم محمد باقرؑ  
اور تابیت ہو گیا، اب ان کو صدیق نہ جانتے والا دکھیو کون ہوا؟ باقی یہ کہ کسی کو کوئی خطاب  
ہو بوجہ خصوصیت اور کسی کو نہ ہو تو کیا شکایت ہے؟ حضرت علیؑ کو خطاب اسد اللہ ہوا  
حسین بن عمار اور حذیفہ کو کہیوں نہ ہو اور یہ آپ کی سفاہت کی باتیں ہیں، ان کا کیا جواب  
ازواج مطہرات اور الحاصل ہم ثابت کر چکے کہ یہ قتال خدام سے ہوا، جب انبیاء  
با وجود عصمت خدام سے مامون نہ ہوتے تو حضرت عائشہ تو کچھ  
فترة آنی مباحث

معصوم بھی نہیں تھیں اور تابہ بھی ہو گئیں۔ اب آپ کی بات کا ذکر متن پر لانا ایک جہالت ہے  
مگر آپ کی داشتمانی پر ہم غش ہیں کہ آپ کی بات نہ ہوتے اور عترت کے برادر زوجہ کے نہ  
ہوتے کی دلیل کیا عجیب آپ نے لکھی ہے، دوہیہ کہ زوجہ انبیاء مرتد بھی ہو گئی ہیں، آپ کے حواس

مُحکماً قبے نہیں رہے، عترت بنی کی بھی مرتد ہو گئی ہے، پس فتوح کی خبر قرآن شریف میں موجود ہے شاید یہ قصہ بھی آپ کے نزدیک الحاقی ہو گا، سو اس بات میں تو زد جہد عترت برابر ہو گئی۔ کوئی اور دلیل تلاش کرو۔

مرتد ازواج کی صورت میں مگر آپ کو کتنا مالیندو یا ہے کہ حضرت عالیہ رضوی حفصہؓ کو رسالتِ آپ پر الزامات آئی گے مرتد و کافر فترار دیتے ہو۔ ہم پوچھتے ہیں کہ جب ان سے خیانت ہوئی اور وہ خیانت کوئی لفڑ نہیں تھی، بلکہ افشائے ستر تحریم ماریا تھا۔ اور وہ اس خیانت کی بھی یہ تھی کہ وہ اس امر کو امر تدبیحی تھیں امر و جوب نہیں سمجھتی تھیں، تو وہ اس خیانت سے تھا رے نزدیک جب ہی مرتد ہو گئی تھیں یا بعد وفات حضرت سرورد دو عالمؓ کے؛ اگر جب ہی معاذ اللہ مرتد ہو گئی تھیں تو پھر چو حضرتؐ نے ان کے گھر میں رکھا اور معاملہ زوجیت کا برتاؤ حضرت پر معاذ اللہ الرام لگاتا ہے، کیونکہ مرتدہ سے ننکاح ہو سکتا ہے تو مرتدہ سے کسی اور طرح تصرف روا ہے۔ اور اگر بعد وفات حضرتؐ کے مرتد ہوئیں تو اس گناہ سے تو یہ بات ممکن نہیں کہ گناہ آج ہو اور اس کا حکم ایک مدت کے بعد ثابت ہو۔ شاید یہ بھی کوئی قاعدہ شیعہ کے مذہب میں ہو گا۔

اور اگر بعد وفات کے اور گناہ سے امرداد ہوا تو اس طعن کو پیچ میں گانا کیا ہر زہ درائی ہے... اس گناہ کو بیان کرو؛ اور وہ گناہ جو تھا رے دماغ میں پکھا ہے یعنی محاربہ علی ہو تو اس کا دفع کئی بار ہو چکا۔ اگر عقل ہے تو سمجھو لو، ورنہ بو جہل ہو۔

نزدیک آیات تحریر پر صد لفڑ و حفصہؓ نے اپنے سر کہ جب آیات تحریر نازل ہوئیں اور سب کے آخرت رسولؐ کو اختیار کر لیا پہلے حضرتؐ نے عالیہ رضوی پر پڑھیں تو عالیہ رضوی نے آنحضرت کو پسند کیا اور حضرتؐ کی خدمت میں بیس، اور ایسا ہی حفظہ اور سب ازواج نے کیا چاہی تھا۔ سیر شیعہ موجود ہیں، وکیوں لو، تو ذرا ہوش کرو کہ رجوع اور بازگشت ان کی ثابت ہوئی یا نہیں؟ کیونکہ یہ آیت جب نازل ہوئی تھیں کہ جب حضرتؐ نے اس قصہ افساد راز کے بعد عزلت کی

اور بعد ایک ماہ کے تشریف گھر میں لائے۔ اور سب ازواج سے وعدہ جو آیاتِ تحیر میں حق تعالیٰ فرماتا ہے:- فَإِنَّ اللَّهَ أَعْدَّ لِلْمُحْسَنَاتِ مُثْنَانَ أَجْرًا عَظِيمًا (ترجمہ) اور اگر تم ارادہ کرتی ہو اندھا اور رسول اور آخرت کا تواریخ تعالیٰ نے میرا کیا ہے تھاری نیکیوں کے لیے بڑا اجر۔ اس وعدہ میں اس بب اختیار کرنے رسول اللہؐ کے داخل ہو گئیں کہ نہیں؟ ذر آنکھ کھولو قرآن پر کیا شیعہ کو عبور ہے جو کچھ معلوم کریں گئے سنائے ڈھکو سلے پیش کروئے آتے ہیں۔ واقعہ ایلام و تحیر کے بعد خدا کا حکم کہ اور جب حضرتؐ کو حکم ہوا اس واقعہ کے بعد کہ لا بیحیل انسی ازواج کو رکھو کوئی تبدیلی نہ کرو لَكُثُرَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدِ وَلَادَةِ تُبَدِّلُ بِهِنَّ مِنْ زَوْجٍ

الخ ر ترجیحہ، "نہیں حلال بچھ کو اور عورت میں آنندہ کو اور زنی بات کو بدلتے تو ان کو عرض اور عورتوں کے"

اور حضرتؐ نے حسب اس حکم کے ان کو تامدت مگر گھر میں اور نکاح میں رکھا، تو کہو کہ وہ اس کیستبل رجوع ان کی تھی؟ یا معاذ الشخائنات اور مرتدات کو ہی رکھنے کا حکم ہوا تھا؟ آنکھ کھول کر قرآن دیکھا تو ہوتا۔

حاصل یہ کہ بعد اس واقعہ کے آیاتِ خیار نازل ہوئیں۔ اس میں حکم تھا کہ جو رسول اور آخرت کو اختیار کرے اس کو تو اجر بے شمار ملے گا اور جو دنیا کو اختیار کرے اس کو خصت کر دو۔ اور پھر ازواج نے آخرت کو مستبل کیا اور حضرتؐ کو حکم عدم تبدیل کا ہوا تو رجوع ان کی عز اللہ معتبر و یہ اخلاص ثابت ہو گئی اور اجر آخرت میں داخل ہوئیں۔

آنپے ازواج کو ساری عمر ساتھ اور منکر اس رجوع کا فرک الہیتیات لد لطیفین حق تعالیٰ رکھا، لہذا وہ طیتیات تھیں قرآن مجید میں فرماتا ہے جو زوجہ کسی بی کی مت مد ہوئی نکالی گئی۔ اور ازواج مطہرات حضرتؐ مسلمات طیبات تھیں، وہ ساری عمر بھی کے ساتھ رہیں۔ اس میں اور اس میں جو فرق زجانے احمدت ہے۔ اور خود سورہ تحیر میں اول گناہ تبلکار ارشاد توہہ کیا اور پھر طرح طرح سے ڈرایا اور ارشاد کیا کہ کچھ زوجیت رسولؐ کے نہم میں ہرست آنا کہ زوجہ توہہ دلوٹ اخونیات سے باز نہ آئیں تو دنیا میں خدمتِ رسولؐ سے دور ہوئیں اور آخرت میں دوزخ میں گئیں۔ اگر تم بھی

باز نہ آؤ گی تو دنیا میں بھی نکالی جاؤ گی رسول کی خدمت سے اور آخرت میں مآل بد ہو گا، اور پھر ساتھ اس کے فرمایا:

**يَوْمَ لَا يُجْزِي إِلَهُ الْبَيْتِيَ وَالَّذِينَ أَمْتُوا مَعَهُ**

(ترجمہ) "جس دن رسوائی کرے گا ائمہ، رسول کو، اور اس کے ساتھ کے مومنوں کو"

تو بولو کہ جو زوجات حضرت کے ساتھ رہیں، اور خدمت سے نہ نکالی گیں، بلکہ حکم ہوا کہ ان کو مرت بدلو، تو بوجہ رجوع الی اللہ تھی ان کو یہ وعدہ دیا گیا تھا۔ یا معاذ اللہ حق تعالیٰ نے بھی صحیح قرآن دیا تھا؛ کہ اگر باز نہ آؤ گی نکالی جاؤ گی، کہ باوجود عدم رجوع نہ نکالا، بلکہ اسی آیت سے جس سے آپ اعراض کرتے ہیں رجوع ثابت ہے، کیونکہ فرمایا کہ "اگر توبہ کرو تو قبول ہو گی تو بمحارفہ اپنی الجہت مائل ہو گئے ہیں دل بمحارفے، اور اگر چڑھائی کرو کی رسول پر تو اس کا ناصر ہے" الخ اور توبہ کے مقابلے میں چڑھائی کا ذکر فرمایا، تو چڑھائی عدم توبہ ہے، پھر حب اللہ نے کوئی صدر مہان کو نہ دیا بلکہ عدم تبدیل کی بشارت فرمادی اور نہ جبریل اور موسیٰ نبی کی طرف سے کچھ ان کو صدر آیا، تو رجوع صاف ظاہر ہے۔ قیاس استثنائی تو آپ نے ایسا غور جی میں بھی پڑھا ہو گا کہ رفع مقدم کا نتیجہ نکلتا ہے کچھ تو نکر کر دے، پر طے افسوس کی بات ہے کہ قرآن کو بھی نہ پوچھا بھا بیوں ہی متہ سے جو چنان بک دیا پکھ تو شرما و قرآن شریف میں تو سب کچھ موجود ہے مگر فهم خدادادا ہے

**گر نہ بیند بر دش پرہ حشم چشمہ آفتاب را چکناہ**

عتاب خداوندی ہر جگہ محل طعن نہیں اور اگر محض عتاب خداوندی پر اکٹا کر طعن کیونکہ عتاب خود حسنوار کو بھی تھا

سورہ تحریم میں **يَا يَاهَا النَّبِيُّ لَمْ يَحُجُّ مِنْ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ** الخ جناب رسالت پر عتاب ہے تو آپ کی شان میں بھی کچھ سمجھا اور غور کر کر عفو رکھیں اور حیم کا لفظ خود قریب ہے کہ حضرت سے یہ تحریم حال موجب نار ضامنی اللہ کا ہوا جس کو معاف فرماتے ہیں۔ اور حضرت پر چند بار عتاب ہوا

ہے، مگر یہ عتاب بطور شفقت ہے، کہ اپنے مقبلوں کو تربیت فرماتے ہیں۔ ایسا ہی ازواج بنی پر عتاب و تهدید اصلاح کے لیے ہے۔

**چشم پر اندازی کر برکنده باد عیوب نا یار مہرش در نظر کر**

الحاصل رجوع ان کا قرآن سے ثابت ہوا، سائل ذرا آنکھ کھول کر دیکھئے، اور حسب وہ اپنے تسلیم کرے اور مسلمان ہو دے، اور جو نکہ عالیشہؑ مجبور ہے رسول اللہؐ ہیں، ان کی ایذاء بھی ایذا نئے رسول اللہ ہے۔

**صراط پر اور قبریں سوال عن** اور یہ روایات سائل کی عبور صراط پر سے موقوف اجات حضرت الامام موصنو عاتٰ شیعہ ہیں ایمیر رضاؑ کا ہو گار و فض کی روایات ہیں، سدی صنیع رافضی کتاب تھا، اہل سنت پر ان روایات سے حجت لانا جمل و ان سلمنا، تو حجت کہ اہل سنت حجت علیؑ کو عبادت جانتے ہیں اور ان کو امام پچھانتے ہیں (چنانچہ حضرت عالیشہؑ نے خود روایت کیا ہے) تو ہم کو کیا اندازی ہے۔ ہم کو تو اس سے عین اے اور منکر علیؑ کو اور بُرا کرنے والے (ان کے) کو ہم پڑا جانتے ہیں۔ مگر روافض کو نکر چاہیے کہ محبت کے پردے میں کیا کچھ حضرت ایمیر رضاؑ کو بنایا کھا ہے۔

**قاتل صدیقہ رضا کر ایذا ابو امباب** اور اذیت بولہب وغیرہ کفار کی دھرفت رسالت کو پر قیاس کرنا حماقت ہے بوجہ کفر اور عداوت اسلام تھی، اور قاتل حضرت عالیشہؑ کا بوجہ خطأ ہوا کہ مقصود اصلی ان کا اصلاح بین المسلمين اور استیفار قصاص تھا کہ وہ بھی حکم اسلام ہے، تو اس کو اس پر قیاس کرنا سخت کم فہمی ہے، خدا جانے کہ یہ سائل کچھ علم بھی رکھتا ہے یا نہیں؟

اور ایسا ہی قتل ہابیل عمدًا بغیر مشروع بات پر ہوا، قاتل نے یہاں باوجود دیکھ کم خدا کو جان چکا تھا کہ اس عورت سے میراث کا حنفیں ہو سکتا، قاتل منظوم کو (بادجه و بغیر شبہ) حد کے سبب قتل کیا تھا، اور یہاں تم کو معلوم ہو گیا کہ محض اصلاح مشروع مقصود تھی اور قاتل شور انگری

مفسدین سے ہوا، اور وہ لوگ عالم خفایا نہیں تھے، جب شروعِ قاتل اس طرف سے دیکھا جانا کر امیر کے حکم سے ہی ہوا ہے اور پھر بھی خطابِ ان کی طرف سے رکھتے ہیں۔

حضرت صدیقہ رضی کی خطاب کے درستہ با وجود قرار داد صلح کے حضرت علیؓ نے کہ عالم مائیکون تھے ذمہ دار بھی حضرت علیؓ ہیں کیوں تفتیش نہ کی؟ اور شریک قاتل بخوبی مفسدین ہو گئے ہائے جانکار جانتے تھے کہ میرے لشکر میں الٰ فساد بھی بھرے ہوئے ہیں چنانچہ شیعَ البانہ کے خطبوں سے خوبی بعض لشکر یا بُنْجا بُنْجا بامیر رضی معلوم ہو سکتی ہے ایک عبارت نقل کرتا ہوں، مشتعلہ نہ زبان از خود اے:-

قَالَ رَضِيَ اللَّهُ الْعَفْرُورُ رَدَّ اللَّهُ مَنْ عَزَّ رَتْهُو كَوْمَنْ فَأَذْيَكْمُ فَازْبَا لَسْتُمْ  
الْبَاهِسِ وَمَنْ دِهِيْ بِكْدُرْ رِحِيْ بِأَفُوقِ نَاصِنْ أَصْبَعْتُ لَا أَصْدَاقُ قُوَّكْمُ  
وَلَا أَطْمَعُ فِي نَصْرِكُمْ وَمَا أُوعِدُ كُمُ الْعَدْدُو بِكُمْ.

(ترجمہ) ”وہ کوئی میں ڈالا گیا وہ ہے کہ والدہ جس کو تم نے فریب دیا، اور جس کو حال ہوئے تم حال ہوا اس کو ناقص حصہ، اور جو تیر مارا گیا تھا رے ساتھ مارا گیا بُرے تیرے، یعنی کی میں نے والدہ اس حال میں کہ تصدیق نہیں کرتا تھا رے قول کی اور نہیں ٹھیک کرتا تھا ری نصرت میں اور نہیں ڈراتا میں ساتھ تھا رے دشمن کو“

سبحان اللہ حضرت امیر رضا کو اب بعد تجربہ خود ان کا کذب خاہر ہو گیا کہ آپ بھی ان عدم اعتبار قول سجلت فرماتے ہیں، تو اب اگر کوئی کہے کہ وہ تو عالم مائیکون تھے، کیوں ان کے قول پر خطاب میں پڑے، تو حضرت علیؓ بھی خاطی ہوتے ہیں، سو یہ سائل مجتهد کتنا بڑا عالم ہے کہ سبحان اللہ اس واقعہ کو اس پر قیاس کرتا ہے۔ جائے انصاف دتمال ہے۔

صرف ایک آیت کا منکر اور سائل جیسا شیعہ بے ادب ہر چند کلمہ تو حیدر زبان سے کہے کیونکہ مسکو تب بھی کافر ہے مسلمان نہیں ہو سکتا کیونکہ اگر ایک آیتہ قرآن شریعت کا کوئی کلمہ کو منکر یا کذب ہو تو وہ کافر ہوتا ہے۔ کلمہ پڑھنے اور قبلہ کی طرف منکرنے سے مونی نہیں ہوتا

تم صد ہا آیات کے مکذب اور عترت کے اقوال کے مخالف ہو، اور خود عترت کی طرف کیسے  
کیسے نقصان لگاتے ہو، خصوصاً حضرت کلثومؓ کے معاذ اللہ اول فرج عصیب متألم تھارا  
مجہتد کرتا ہے۔ اور حضرت امیر رضا کی شان میں کیا کیا وابیات اعتقاد کئے ہوتے ہے۔ چنانچہ اپر  
کے جواب میں کچھ مذکور ہوا۔ پھر دعوا میں محبت و تسلیک ثقلین کس منہ سے کرتے ہو؟ کچھ شرم کرو۔  
پس تم خارج از اسلام ہو۔ اور حضرت عالیہ ام المؤمنین ہیں نہ اُم اکافرین۔ تم کو ان سے کیا  
علاقہ۔ اذیت محبوہ رسول خدا اذیت رسول اللہ ہے اور موفی رسول کا کافر، اور پھر بعد تسلیم عاق  
پر لخت ہے اور عاق اپنی مادر کا جنت میں نہیں جاتا۔ ام المؤمنین اکمل المقربین، محبوہ رسول ایک

کاغع قطعاً جسمی ہے۔ ایسے شریوں کی تلخیر و تسفیق ہر مسلمان پر واجب ہے۔

حضرت ابراہیم اپنے والد سے گستاخ اور حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کبھی اپنے باپ  
نہ ہوئے باوجود کچھ وہ کافر تھا کافر سے کوئی کلام گستاخی کا نہیں کیا۔ جب ان کے  
باپ نے کہا کہ اگر تو بازنہ آدے گا تو تجوہ کو سنگسار کر دوں گا، اور تو مجھ سے الگ ہو جا۔ تو  
آپ نے فرمایا سلام علیک ہیں تھار داسطے استغفار کروں گا اللہ سے، یہ سورہ مریم میں موجود ہے،  
دیکھو اور پھر بعد تحرست کے آپ نے دعا کی۔ جب حکم ہوا کہ وہ کافر ہے اس کے داسطے دعاء مت  
کرو۔ آپ اس سے پیڑا رہو گئے۔ سورہ سورہ توبہ میں موجود ہے۔ اب آپ سیرت حضرت ابراہیم  
کو دیکھو کہ باوجود کفر پر کے مامن کلامی اور استغفار کرتے رہے اور ان کے تشدید پر بھی سلام  
ہی کہا۔

حضرت عالیہ باوجود کچھ محبوہ رسول ام المؤمنین اور اپنی شرارت کو دیکھو کہ باوجود کچھ عالیہ مجہود  
ہیں شیعہ نے کتنی گستاخیاں کیں کہ رسول اللہ ہیں، اور ام المؤمنین اور ایمان  
کامل رکھتی ہیں، تم ان کو سعن کر کے اپنی عاقبت خراب کرتے ہو، اور پھر اپنے آپ کو متبع ابراہیم بتاتے  
ہو۔ لا حول ولا قوۃ الا باللہ۔ اس ہٹے دھرمی اور بے شرمی کا کیا علاج۔ باقی سائل کی ہزلیات پچکڑ  
ہے۔ عاقل خرد جان لے گا کہ کیا وابیات اس کا کلام بے معنی ہے۔ ان الفاظ بیرونہ کا جواب

ضرور نہیں اور دلیا ہی زیر ولانے والا حضرت حسنؑ کا (ناحق عمدًا قاتل و مالک ہوا ہے) فاسد ہے خلافِ محارب کے کہ وہ خطاب سے واقع ہوا اور ملکہ حسب اصول شیعہ حضرت امیرؑ سے سخت خطا ہوئی کہ قتالِ عالیشہ میں کذاب کے قول پر باد جو دیکھ ان کو کذاب جانتے تھے عمل کیا سخلاف مقابلین کے کہ وہ عالم ما یکون نہیں تھے، اس کو اور اُس کو رابر جانتے والا مغض احمد جاہل ہے، حیث کہ دعواے علم اور سردبُن کی تمیز نہیں۔

اور ہم کہتے ہیں کہ وہ تینوں فرقے ناجی تھے، کیونکہ عقائد و اصول دایمان میں سب مستفق تھے۔ زراع فقط ایک بات میں ہے کہ وہ رکنِ دین نہیں، مگر جیسے خطاب ہوئی وہ معافی ہے، اولہ حسنسے دیدہ و دانستہ کیا وہ گنگار ہے بعد توبہ کے معاف ہوا اور شیعہ مغض براؤ غناد مخالفتِ تقلیین کے ہیں مخالف قرآن شریف کا جو ہوا وہ مردود ہے۔

اور نصوص تحریری موصوع خلافِ تقلیین واجب الترک ہیں، سب کا بیان سابق ترشح ہو چکا، مگر اسکی ضرورت نہیں۔ اب اگر کچھ بھی بوسے دایمان ہے تو اس کو بوجھو اور اپنے خبث عقائد سے باز آؤ۔ اور ہم کو بشارت اپنی توبہ اور دایمان کی ود۔ وَاللَّهُ أَلْهَمَنِی

## سوال ششم

پوچھو اپنے علماء سے کہ حسین علیہ السلام نے دعوا می خلافت کیا کچھ چھپا نہیں، مگر جناب امام حسنؑ نے ناصر دمدار نے پائے اور علیہ اہل باطل کا دکھا، بعد تجھے مہینے کے شل اپنے پدر بزرگوار کے صلح کی، اور جناب امام حسینؑ نے ناصر پائے شہید ہوئے جو انہیں سچا جاتا ہے وہ بتائے کہ یہ کون سے خلیفہ تھے کہ اکثر اہل سنت کی بیانات دین چار خلافتوں پر ہے اب انہیں کون سا خلیفہ جانتے ہو؟ دیکھو ستر شہادتیں امام حسین علیہ السلام ایک یہ بھی ہے کہ اگر اعتقاد خلفاء اجتماعی کا آپ رکھتے ہوتے بعد چار کے حضرت کیروں دعوا می خلافت کرتے، پس شہادت جناب حسین علیہ السلام نے حق کو مثل آفتاب کے روشن کر دیا کس لیے کہ جس طرح ان خلافتوں کی ولیل اجتماعی وغیرہ ہوئی اسی طرح اگلوں کی تھی۔ اور عترت پیغمبرؐ جیسے ان کے منکر دیسے ان کے۔ جیسے ان کے ظلم عترت رسولؐ پر ہوئے، اس سے زیادہ ان کے جو ردِ ستم، کہ یہ تو دُر تھا اور وہ نزدیک یہ یہ نے وہ مراتب عترت کے کاہے کو دیکھیے اور سُنے تھے جو انہوں نے پیغمبرؐ سے دیکھیے ہوئے، پس حق عترت آفتاب تباہ ہے، تم خداش سیرت اگر نہ دیکھو حشرہ آفتاب را چڑھنا۔

## جواب سوال هشتم

امام حسنؑ نے حفاظتِ خونِ مسلمین کے لیے اللہ اکبر، یہ سائل کتنا بدحواس ہے کہ اپنی مشنو صلح کی ورزہ آپ کے لاکھوں جاں شار تھے | بات کو کہ زبان زبان زد خاص دعام ہے کس طرح اٹا بیان کرتا ہے؟ ا شیعہ اذرا اپنے اس مجتہد مقام کی تحقیق سنو! کہ حضرت حسنؑ کے ساتھ قریب ایک لاکھ آدمیوں نے جان دینے پر بیعت کی تھی، اور سب جان فدا کرنے پر متعدد تھے۔ حضرت حسنؑ نے بعض محافظتِ خونِ مسلمین کے لیے صلح کی، تم تجزی و ضعف سے چنانچہ حضرت حسنؑ کا خیلہ موجود ہے کہ فرمایا:-

اَنَّ مُعَاوِيَةَ قَدْ نَازَ عَنِ الْحَقَّ أَمِيَّةً دُونَهُ فَنَظَرَتُ إِلَى الصَّالَحِ لِلأَمْرِ وَ قَطَعَ  
الْفِتْنَةَ وَ قَدْ كُثِّرَ بَايِعُوهُ فِي عَلَى أَنْ تَسَالُهُوا مَنْ سَالَهُمْ وَ تَحَارِبُوا  
مَنْ حَارَبَهُ وَ رَأَيْتُ أَنَّ حَقَّنَ دِمَاءَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرٌ مِّنْ سُقْكَهَا وَ لَمْ أُرِدْ  
بِذِلِّكِ إِلَّا صَلَاةً حَكْمٍ

”ترجمہ“ تحقیق معاویہؑ نے ہیئتک جگہ ڈاکیا مجھ سے میرے حق میں، نہ اس کے حق میں سودھی ہی میں نے محسن اصلاح اس کام میں اور قطع کرتا فتنہ کو اور المبتکہ بیعت کی تھی تم نے مجھ سے اس بات پر کہ صلح کر دقم میرے مصالح سے اور حرب کر دخوارب میرے سے، اور جانا میں نے کہ خدا خونِ مسلمین کی بہتر ہے خونِ ریزی سے اور نہیں ارادہ میرا اس صلح سے مگر مجالی تھاری۔“

اور حضرت حسینؑ کا قول کتب شیعہ میں موجود ہے کہ اگر میری ناک کاٹی جاتی تو میرے نزدیک اس صلح سے اک بھائی میرے حسن نے کی) بنت تھا اور ظاہر ہے کہ یہ غیرت با وجود قدرت و توقع غلبہ کے آتی ہے، ورنہ بیچارگی میں کیا غیرت کی بات ہے۔

سو آپ کے یہ مجتہد، اے شیعو! حضرت حسنؑ کو تربے ناصر و مددگار قرار دیتے ہیں، اور مجبوراً اسے صلح کرنے والے (خلاف اپنی کتب کی روایات کے) ٹھہراتے ہیں۔

امام حسینؑ نے ناصر و مددگار اور حضرت حسینؑ نجی محقق غفاران کو ذکر کے بعد سے گھر سے نکلے ز پائے (عکس قول شیعہ کے) اور راہ میں مخصوص ہوتے، کہ سوائے چند فراہل بیتؑ کے کوئی ناہر

رفیق نہ تھا ہر جیسا طرف فوج اور اس تھی، فقط اتنا ہی چاہتے تھے کہ بیعت کر لو اور چاہے جہاں تو اور جو چاہو کر دے، اتنی بات کو قبول نہ کیا اور کسی بھی میں شجاعاتہ شہید ہوئے۔ ہر شخص مرثیہ خوان عالمی جاننا ہے ان کو آپ کے مجتہد العصر فرماتے ہیں کہ ناصر و مددگار پائیے اور شہید ہوئے کیا آفتاب کو خاک سے چھپاتے ہیں، کیا قیامت دروغ ہے۔ ہر چند سب آپ کے اقوال ایسے ہی ہیں، مگر یہ قول ہر عالمی بازاری بھی جان سکتا ہے کہ غلط ہے اور دیگران امور کے کذب کو واقعہ کا پہچاں نہیں۔

امیر معاویہ کی خلافت امام حسنؑ اور یہاں سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ خلافت معاویہؓ کو حضرت حسنؑ نے نیز اصلاح جائز رکھا۔ اگرچہ خلافت معاویہ خلافت نبوت نہ تھی مگر خلافت ملوکانہ تھی۔

حضرت علیؑ کا فرمان کہ لوگوں کے لیے اور سبکیلیاں میں حضرت امیر رضیؑ نے متفقہ ہے کہ فرمایا امیر ضروری ہے خداہ بُرا ہو یا اچھا حضرت امیر نے کہ: لَا بُدَّ لِلّٰهِ مِنْ أَمِيرٍ بَرَادٍ فَاجِرٍ (ترجمہ) ”ضروری ہے امیر یوں کے لیے کہ فرمایا امیر نیک ہو یا گنہگار۔

المحمد اللہ کے اس قول حضرت امیر نے اور فعل حضرت حسنؑ سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ خلیفہ کا مصہوماً ہوتا ضروری نہیں، اور گنہگار بھی خلیفہ اور امیر ہوتا ہے، اگرچہ خلافت نبوت نہ ہو مگر خلافت ہے

ادریسی مذہب اہل سنت کا ہے۔

امام حسن کی خلافت خلافتِ نبوت تھی | اور اہل سنت کے نزد دیکھ چار ہی خلیفہ حق ہوئے اور بنائے دین ان پر عرض آپ کا طوفان ہے۔ اہل سنت تو چار یہ اور پانچویں حضرت حسنؑ (تحقیق مدینہ کو) پانچوں کو خلیفہ بسیرتِ نبوت جانتے ہیں اور حضرت حسنؑ سے امام مسیحی تک سب کو خلافتِ ظاہرہ کا خواہ مخواہ اعتقاد نہیں کرتے، امام باطن سمجھتے ہیں، اور ان کے دو ریس چو خلفاء رہے وہ ملک تھے، ان کو ہم کہ امام نبوت کہتے ہیں البتہ اکثر ان میں جایز تھے اور بعض عادل بھی تھے۔

العقادِ خلافت کے لیے | مگر تم شیعو! ذرا اگر بیان میں مذہبِ اہل کردیجیو، کہ امام کس واسطے ہوتا ہے آیا بیعتِ خواص لازم ہے | مگر میں چھپ کر گنام ہو جانے کے واسطے، یا انتظامِ ملک مال و رعایاد داوی نسلوم و قمع کفر و جہاد کے واسطے ہیوں مختص اپنے خیال میں یہ پکا کر کہ میں شاہِ عالم ہوں، اور سب ملک و مال و رعایا میری ہی ہے، حالانکہ گھر تک کا مالک تھا ہو اور جان تک پر امن نہ رکھتا ہو، پر کہنی امام بن یٹھا کرے، اور شیعہ اس کو امام و بادشاہ قرار دے کر تسلیم کر لیا کریں، پھر بارہ میں کیا حصر کر ناصر در ہے؟ ذرا عقل کی بات کہو۔ چنانچہ اس زمانے میں ایک سیدِ عینون اپنے کو ہندوستان کا بادشاہ سمجھ رہے ہیں۔ سبحان اللہ! اپنے مُذہب میاں مٹھر تو یہ تو لقول آپ کے ہواد بُت کا امام بنانا ہوا۔ ایسا تو ہر ایک امام ہے کچھ سی کی خصوصیت نہیں۔

تمام ائمہ میں استعدادِ خلافتِ مکمل | اور ہم کو چکے ہیں کہ یا قتِ امامتِ ظاہرہ بھی ان سب حضرات تھی، مگر اس کا ظہور نہ ہو سکا | یہ اکمل تھی، مگر ظاہر میں وقوع نہیں ہوا۔ اگر استعداد کا نام امامت ہے تو اپنی اصطلاح کے مختار ہو، پھر اہل سنت سے کیوں اُنکھتے ہو؟ درہ شرم کی بات ہے، کہ ایسی بات کہو کہ عقل و نقش کے بالکل خلاف ہو۔ اور حضرت حسینؑ دعویٰ کرنے سے کوئی سے خلیفہ بھی نہیں ہوئے، اگر آپ کے ہاتھ پر بیعت ہو جاتی تو جب پوچھنا تھا درہ اور پریا قت کا ذکر ہو جکا ہے اور یہ کہ ان کے دعوے سے حسر پانچ خلفاءِ خلافتِ نبوت کا باطل ہو گیا تھا، یہ جہالت ہے اگر عقل ہو تو ظاہر بات ہے دعویٰ کرنے سے خلیفہ تو نہیں ہو جاتا۔ اگر یہ خلیفہ ہو جاتے (یا الفرض) تو ہم

کو گن پھٹا لیتے مگر نہ ہوتے تو اب کیا گن لیں۔

اور ہم تسلیم کرتے ہیں کہ وہ خلیفہ ظاہری ہوتے تو اب وہ خلیفہ سادس ہمارے فرزدیک ہو جاویں گے۔ سو اس میں کچھ ہم پر الزام نہیں ہو سکتا۔ ذرا عقل درکار ہے اور سپلے پاسخ خلفاء راجماعِ الٰ حق امام حق تھے۔ اور اجماعی ہوتا ان کا ثابت ہو چکا۔ اور پر کے جوابوں میں وہی ہے۔

یہ زید کی امارت اجماعی تھی امگر اجماع جیسا پاسخ سپلے پر ہوا تھا یہ زید پر کون سا اجماع الٰ حق خواص نے روکیا عوام کا اعتباً نہیں ہوا تھا وہ تو متغلب برادر ہو گیا تھا اور اجماع عوام کو پھر نہیں اس

کو اس پر قیاس کرنا کمال بلا دلت ہے۔ اس اجماع کو حضرت امیر زین نے جائز رکھا اس کو حضرت حسینؑ اور عبداللہ بن زبیرؑ نے رد کیا۔ بجا زمین کجا آسمان، ہوش درکار ہے حیف صد حیف آپ کو

کیا کما جاوے۔ ایسی محبت تو کسی شیعہ سے آج تک نہیں بن آئی تھی۔ یہ آپ کا ہی علم ہے کہ حضرت حسینؑ نے اپنے وقت کے جابر و متغلب کو جوز مان کر دعویٰ استحقاق خلافت کیا تو سپل خلقیں

جو باجماع حضرت امیر زحسنؑ وغیرہم محمد و حسینؑ تعلیم ہوئی تھیں وہ سب پاٹل ہو گئیں جتنی کو خلافت حضرت امیر زحسنؑ تھی۔ کیونکہ وہ بھی اجماعی ہی تھیں۔ سبحان اللہ ذکر ستر شہادت حسینؑ نے آپ کے علم و فہم و

نکتہ رسی کو خوب ظاہر کر دیا۔ اور باقی ظلم کی نسبت کرنا نحلقاتے شلشہ کی طرف یہ سفاہت قدیم ہے اس کا جواب واقعی اور پر کے جوابوں میں آچکا۔ مگر حضرت حسنؑ با وجد استطاعت حضرت معاویہؓ کو اپنا حق

دے سکھے، تو البتہ ان کی جناب میں تو کچھ بہت ہی تمگتائی کر دی گئے کہ انہوں نے بڑا سخت ظلم کیا ہے۔ معاذ اللہ اب حقیقت خلفائے نمر کی اور تغلیب یہ زید پلید کا مثل آفتاب روشن ہو گیا، اگر کوئی

یاطن نہ سمجھے تو کسی کا کیا قصور ۵

گرنہ بیند بردن شپرہ چشم چشمہ آفتاب را چہ گناہ

وَاللَّهُ أَعْلَم



# سوال نهم

پوچھو اپنے علماء سے کہ کلمہ نُورِ مِنْ بَعْضٍ وَّ نُكْفُرُ بِبَعْضٍ اور بعد حکمِ اُنْتَارِ لُؤلُؤِ نیکم  
الشَّقَلَیْنِ کے کلمہ حَسْبَنَا کِتَابُ اللَّهِ میں کیا فرق ہے؟ اور کلمہ اَللَّهُ لَمْ يَنْعُونَ اور وَاللَّهُ لَمْ يَعْجِزْ  
میں کیا تفاوت ہے؟ باوجو دیکھ جس پیغمبر کی تمثال میں مَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَ فی ہے۔

یعنی ایک گروہ کہتا ہے کہ ایمان لائے ہم ساتھ بعین احکام اور منکر ہوئے بعین سے  
اور پیغمبر نے کہا کہ طاعت کر دیمری عترت کی اور قرآن کی۔ کسی نے کہا ہمیں کافی ہے کتابِ خدا۔  
ایک گروہ نے کہا انھیں بذیان ہے اور ایک گروہ نے حضرت کو محبوذ کہا۔ حالانکہ خدا نے فرمایا ہے کہ  
ہمارا پیغمبر بات نہیں کرتا بلکہ وحی کے۔ پس ان گروہوں کے کفر و ایمان کو تباو کہ اقل کے قال الگ  
کافر ہیں تو دوسرا کے مومن کیوں کریں، اور ثانی مومن رہے تو اقل کیوں کافر ہوئے؟



# جواب سوال نعم

چند آیات اور احادیث کے معانی | **نُؤْمِنُ بِعِصْرٍ وَّبِكُوْنِ بِعِصْرٍ** کے معنی یہ ہیں کہ بعض کو وانتے اور بعض کو زمانے۔ مثلاً جیسا آیات مدح مهاجرین و انصار کو، اور آیت شاہی اشتبہ اور دھماکے فی القاری کو، اور آیت فَإِنَّ اللَّهَ أَعْدَدَ لِلّهِ حِسْنَتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا کو، اور آیات حرمت تقدیر وغیرہ آیات کو زمانے کسی کو الحاقی کہہ دے کسی میں تحریف معنوی کردے کسی کو تحریف لفظی بتا دے جیا کہ آیت آن تکون امّةٌ هی اربیٰ مِنْ امّةٍ بین امّتی کی جگہ امّتی کا الفظ بتا دے اور علیٰ بڑا۔ اور معنی حسیننا کتابُ اللہ کے مطابق ایہ آیوْمَ الْمَكْتُ لَكُمْ دُيْنُكُمْ وَأَنْسُتُ عَلَيْكُمْ بِعِصْرِتِی کے ہیں کہ جب اکمال دین کا قرآن شریعت سے حضرت حق تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ کچھ کسی دوسری شے کی حاجت باقی نہیں رکھی، تو کتابُ اللہ سب ہو گئی

حسیننا کتابُ اللہ اور تمثیل | اور حدیث اقِیٰ تارِکٰ فِیکُمُ التَّقْلیدُنَ مَا انْ تَسْكُنُمُہُمَا بالتعلیم کے معنی ایک ہی ہیں | **لَكُنْ تَضَلُّوا بَعْدِيٰ أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنْ الْأَخْرِيْكَتا بُ** اللَّهِ وَعِتْرَقِ اَهْلَ بَيْتِی اور دوسری روایت میں فرمایا وَلَكُنْ يَتَضَعَّفُ قَاهْتَی يَرِدَ اَعْلَى الْعُوْضِ یہ قبل اس حدیث کے بھی من کل الوجوه متوافق و مطابق ہے کیونکہ دونوں تعلیمین باہم مطابق ہیں زمانے مخالف اور قرآن عظیم ہے وہ ترتیب سے اور دونوں کا افتراق بھی غیرممکن اب بب ارشاد حضرت رسالت کے سوتھیک بالتعلیم لتعلیمین بھی (متسلک بالتعلیم (ناشر) بالصرور ہوا۔ لہذا

حسبنا کتاب اللہ کے معنی بعضیہ تمکنا بالشعلین ہوئے تو میں حسبنا کتاب اللہ قول الہ بیان  
دا ذ عان کا لٹھرا۔ وَنُوْمِنْ بِعْصِنْ وَمُكْفِرْ بِعْصِنْ طریقہ اہل بطلان و خذلان کا نکلا اور دونوں میں فرق  
کا لشمن فی نصف النہار معلوم ہو گیا۔

راہِ الْمُجْنون کفار کا قول تھا اور علی بِدَالْقِيَاسِ إِذْ، المجنون کفار بحکمے تھے کہ قول حضرت کا  
یا عکس لَا شیعہ کا ہے قابل اعتبار نہیں، اپنے جی چاہتا کرو سو جو قوم نسخ جمیع احکام  
کا ائمہ سے بعد وفات رسول اللہ کے جائز رکھتی ہے تو باوجود استقرار امر و منی کے کہ با مردودی  
ہوا پھر بدنا ان کے نزدیک معاذ اللہ کم فہمی رسول اللہ اور بے عقلی حضرت رسالت کا باعث ہو گا  
اور سب آیات مدرج اصحاب ازواج وغیرہ کا نہ ماننا بعضیہ مثل کفار مکرم مجنون جاننا رسول  
کا ہے کہ ان کا مقصود بھی مجنون کہتے سے حکم کا نہ مانا تھا اور خود شخصیں کو دزیر مشیر بنانا، اور  
غار میں ساتھ لینا یا وصف اس کفر و شخصی کے کہ بِدَالْکِمْ شیعہ ہے، اور ان کی شیعہ کو گھر میں  
رکھنا، حالانکہ وہ بھی دشمنِ جان کافر تھیں بِنَعْمِ شیعہ نامنخاربہ میں بے عقلی ہے۔ معاذ اللہ  
سویہ لفظ شیعہ پر المسماۃ خوب مطابق ہوتا ہے۔

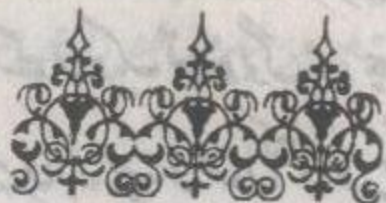
بڑیان کا بہتان اور لفظ للبَرْ جو آپ نقل کرتے ہیں اس میں خوب و ادھر ایت دیتے ہوں الہست  
کی کسی کتاب میں اور کسی روایت میں کہیں یہ لفظ نہیں۔ اس کو ثابت کرو۔ المبتہ أَيْمَنْ بِهِزَةٍ  
استفهام انکار ہے یا ایمَّنْ بحذف همزہ استفهام، اور معنی یہ کہ آپ کچھ سمجھتے نہیں، خود آپ  
ہی سے استفسار کر لے، کیوں تکرار کرتے ہو؟ بہرحال لفظ ایمَّنْ لفظ میں ایمان ہے کہ حضرت  
رسالت پر بڑیان نہیں ہو سکتا اب ان دونوں لفظوں میں فرق میں معلوم ہو گیا ہے۔

سخن شناس کہ دلبر اخطا اینجاست

مگر حیث کہ رسیل اللہ کو ستر بار تاکید ہوئی بِنَعْمِ شیعہ کہ علی <sup>ؑ</sup> کو وصی بنادو اور خلیفہ  
کر دو، اور آپ کو تحدیثہ اس کا وہیان رہا، فقط ایک عمر نکے کہنے سے حضرت اس حکم موکد  
کو کہ راس ایمان و دین تھا، اور بِنَعْمِ آپ کے فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا لَعْنَتَ رسالتَ بھی اسی پا-

میں نازل ہو چکا تھا، سر انجام نہ کر سکے۔ اور مرتے دم بھی اس قدر خوف داند لیشہ عمر مذرا کے  
اطھارِ حق نہ کر سکے۔ حالانکہ مرتے دم کیا کسی کی پروات تو معاذ اللہ حضرتؐ بھی اس امر کے  
عدم انفاذ سے عاصی ہی گئے۔ بولو یہ عقیدہ تکنیزیب خدا تعالیٰ اور رسول اللہ اور کفر  
بالقرآن اور مخالفتِ عترت ہے یا نہیں؟ ارے ظالمو! اذ رات تو سوچ سمجھ کر پشمیان ہوتے

مُهَرْكَنَةٌ ہوئے مغزِ بخن سے آگاہ  
لَا حُولَ وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ



## سوال دهم

پوچھو اپنے علماء سے کہ صَرَبَ اللَّهُ مُثْلًا لِلنَّبِيِّنَ كَفَرَ وَإِنَّهَا أَتُوحِّدُ وَأَمْسَأَهُ تُوْطِيَ<sup>۱</sup>  
 حاصل یہ ہے کہ بیان کرتا ہے اشہاد اس طے کا فروں کے تاغور کیں کر زین نوح و لوط<sup>۲</sup>  
 لبب خیانت کے جنم میں داخل ہوئیں پس ہم پوچھتے ہیں کہ یہیں کافر مخاطب اور مراد خداوند  
 تعالیٰ ہیں، اور یہ کن پر عقاب ہے؟ اگر اور امت کے کافر مراد ہیں تو کام لغو اور عربش ہو جاتا  
 ہے اور یہ حال ہے پس شیعہ کے ذریعہ تو وہ لوگ ہیں جنہوں نے کشتنی بجات کو چھوڑا کر  
 حضرت فرمائی کے تھے کہ مثال میری اہل بیت کی شال کشتنی نوح کی ہے جوان سے پھر گیا، وہ  
 ناری ہے۔ سوچ تو اس سے کس چیز کی آگاہی منظور تھی کہ اس سے پھر کے بیٹا اور بی بی کوئی  
 نہ بچے۔ اسی طرح اس کشتنی سے پھر کر کر فی نہ بچے گا۔ کس لیے کہ عترت کی اطاعت قرآن کے ساتھ  
 برابر مقرر کی ہے۔ پس جنہوں نے عترت کو چھوڑا اور جنہوں نے ان کی اور ان کے ظالموں اور  
 کرمانے والوں کی محبت میں تاویلیں کیں اور بارہ خلیفہ مقرر کئے ہوئے آنحضرت کے چھوڑ کے  
 ہوائے نفس سے چار خلیفہ تسلیم کیے اور خیانت عالیش و خفیہ کو بھی ظاہر کر دیا اور حق سے  
 ان کے دل پھر گئے ہیں بتا دیا اور پھر وہ لڑکی بھی اور مریدان کے پھر انھیں صدیق اور صدیقة  
 کہہ جاتے ہیں۔ اور عترت کے بعد پنجمیرہ کی تکذیب ہوتی ہے پس جس کو اس کے سوا اور کچھ معلوم  
 ہو وہ اگر ہمیں بتا دے نہایت احسان ہوگا۔ واللہ حیب المحسینین۔ فقط۔

# جواب سوال دهم

اہل بیت ازدواج مطہرات پر اس کا جواب سوال ہفتہم کے جواب میں مذکور ہو یا، یہاں پھر مختصر عتاب بسبب تعلق و شفقت کے تھا لکھتا پڑا۔ پذیرہ غفلتِ گوش ہوش سے بکال کر سنو، کہ فاطمہ اس حکم کے مومنین ہیں، خاصہ خاص مومنین، اخص الخصوص اہل عترت، اہل بیت ازدواج والل قرابت رسول امین ہیں۔

خلاصہ حکم یہ ہے کہ ہرگز کبھی کوئی رنجم اعتماد و ایمان یا تقریب یا قرابت و زوجیت رسول کی نافرمانی نہ کرے، یا گناہ پر مصرا نہ ہو، کہ عاصی کو کچھ ان وسائل میں سے عذاب خداوندی سے نہیں بچاسکتا۔ زوجہ نوح و لوٹ کا حال و کیہو کہ ان کو کچھ زوجیت نے نفع نہ دیا، جب گناہ کر کے تو بہ نہ کی، اور مصرا میں تو دنیا میں بھی کی خدمت سے جُدا ہو میں اور آخرت میں وزخ میں گئیں۔ ایسا ہی اگر کوئی کرے گا تو ہی سزا ہوگی۔

اور بعد اس عتاب کے آیات تحریر میں فہاش کی، جو رسولؐ کو پسند کرے گی اس کو بڑے اجر ہیں اور پھر حکم ہوا کہ اے رسول ان کو مت بدلو۔ اور حضرتؐ نے ساری عمر ان کو خدست میں رکھا تو لاریب اجنظیم ان کو آخرت میں حاصل، اور محیت رسول اللہؐ دنیا و آخرت میں ان کو شامل ہوتی۔ اور وعدہ یوم لا یحجزی اللہ الیتی والذین آمنوا مسکاتا ماج ان کو ملا۔ اور

و شناسِ اہل بیت کو خسaran و عذاب نصیب ہوا۔ اور اس تهدید و عتاب سے کچھ حرج اور نقصان شانِ اہل بیت میں نہیں ہوا۔

بندگانِ خاص کی معمولی زلت پر فوری تنبیہ اوقل تو سب بندے اس کے میں جو چاہے فرمائی ہے اور اہل اہوا کم و میل دی جاتی ہے دے عین سعاد اہل سعاد ہے، دوسری یہ کہ تهدید لبتوں شفقتِ خداوندی اور تربیت بندگانِ خاص کے ہے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سب سے جا قرآن شریف میں ایسے عتاب غایت آمیز سے یاد و شاد فرمایا ہے عَفَا اللہُ عَنْكَ لَمَّا ذُنْتَ لَهُمُ الْخَوْلَةَ وَلَا تَكُنْ لِلْعَذَابِ مُتِينًا خَصِيمًا وَ اسْتَغْفِرِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا۔ مَا كَانَ لِلشَّيْءِ أَنْ يَكُونَ لَهُ اسْرَى حَتَّىٰ يُتْخِنَ فِي الْأَرْضِ تِرْوِيدًا وَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَ إِنَّ اللَّهَ يُرِيدُ لِلأُخْرَةِ أَنْ يَخُودَ شَرْعَ سُورَ تَحْمِيمٍ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا تَرْكُمُ مَا أَعْلَمَ اللَّهُ لَكُمْ تَبَتَّئِنُ مَرْضَانًا إِذَا ذَوَاقْتُمْ وَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ تَّحْمِيمٌ۔ سواب شیعہ حضرت رسالت کی جانب میں بھی کچھ و اہیات بول کر اپنے دین دایاں کہ بر باد کریں۔ معاذ اللہ العزیز العرض اہل سنت کے نزدیک ایسے خطاب عتاب کے لائق وہ ہیں کہ تقرباً الی کہتے ہیں، کہ اگر کچھ بھی خلافِ رضا ان سے سرزد ہوتا ہے معاشریہ و تادیب فرماتے ہیں اور جو لوگ مثل شیعہ اپنے ہوادمشعنوں نے فسایہ ہیں اور مختوم سختم ختمِ اللہ علیٰ قلوبِ ہم، ان کے لیے و امنیٰ لکھم ران گیڈی متنیں؟ کا ارشاد ہے۔

**اہل شیعہ متحدِ فیقین عن الشقلین** اب جو سائل اپنے آپ کو متک سفیہ بنجات اور اہل سنت ہیں اور اس کے شواہد کو مختلف عن سفیہ العترة والآل قرار دیا ہے تو اس کے جواب میں عبارت قبیاب لآل الکذاب کی سجذ و تغیر بعض الفاظ و عبارت تبرگانقل رتنا ہوں، اور اس پر جواب کا اختتام کرتا ہوں ساگرچہ الفاظ مسند لکھنے کا قصد نہ تھا، مگر آپ کی کچھ ادائی اور ہر زہ در افی دیدگامی باعثِ اس کی ہوئی۔

قال سلمہ ربہ "بارک اللہ کیا جرأت اور بسیا کی اور وقارت اور چالاکی ہے کہ متکین

سفیدینہ عترت وآل کر مخالفین اور مختلفین سفیدینہ عترت وآل کم متسکین بناتے ہیں بعترت  
 آل کا آیا یہ ہی تسلیک ہے کہ علم سچائی، تحریکیے بنائیے۔ حالانکہ مَنْ لَا يَعْضُوْ مِنْ ہے کہ  
 مَنْ جَدَّ دَقْبِرًا وَ مَثَلَ مِثَالًا فَقَدْ خَرَجَ عَنِ الْإِسْلَامِ۔ اَقُولُ فِي قَوْلِهِمْ مَنْ قَتَلَ مِثَالًا  
 اَنَّهُ مَنْ اَبْنَعَ بِدْعَةً وَ دَعَا إِلَيْهَا وَ وَقَتَمْ دِينَنَا فَقَدْ خَرَجَ مِنِ الْإِسْلَامِ وَ قَوْلِيُّ فِي  
 ذلِكَ قَوْلُ الْاَئِمَّةِ۔ یعنی جس نے کہ قبر کی نقل کی، یا کوئی تسلیک بنائی، یعنی پروت نکالی اور  
 لوگوں کو اس کی طرف بُلا یا اور ایک نیا دین ٹھہرا یا تو وہ اسلام کی حد سے باہر آیا یہی  
 ہے قول المکہ کا۔

آیا یہی تسلیک ہے کہ دُلُل سدھائیے، تابوت پھرا میئے، حالانکہ مختار کا یہ فعل  
 نامختار ہے کہ طفیل بن جعدہ گندھی کی دکان سے گُرسی اٹھا لایا، اس کو تابوت السکینہ نام کر کر  
 بچھوا یا، آیا یہی تسلیک ہے کہ بھبس اڑائیے اور چھپتیوں میں فحے گائیے؟ حالانکہ مکتبی  
 میں امام سجاد سے مروی ہے کہ:

إِنَّمَا تَحْتَاجُ إِلَى التَّوْرِخِ حَتَّى يَسْيُلَ دَمَعَهَا وَ لَا يَغْيِيْ لَهَا أَنْ نَقُولَ  
 هُجُّرًا (ترجمہ) ”عورتوں کو نوحہ میں اتنا ہی چاہیئے کہ انسوبہ نکلے، اور  
 پیو وہ بکنا نہ چاہیئے“

آیا یہی تسلیک ہے کہ ڈھول بجا میئے، مرثیہ کے پر میں حضرت شہر بانو نہ کارزدہ اپا  
 گائیئے؟ حالانکہ یہ فعل بااتفاق حرام ہے۔ آیا یہی تسلیک ہے کہ لوگوں کو تاحق رُلا میئے؟  
 کتاب حسینہ کی اوٹ میں جناب رُگس کا سہاگ پوڑہ دکھائیے؟ حالانکہ یہ نذریان لبست  
 شیطان ہیں۔ آیا یہی تسلیک ہے کہ شریعت کی مخالفت کیجئے؟ تجویز مغلبی وغیرہ اسلامیین  
 کے آگے سر سجدہ میں دیکھئے؟ حالانکہ یہ نبض قرآن ممنوع ہے لَا تَسْجُدُ وَا لِلْمُشْتُمِسِ وَ  
 لَا لِلْقَمِرِ وَ اسْجُدُ وَا لِلَّهِ۔ وَ إِلَّا جَنَابٌ سید ابراہیم اطہار اس سجدہ کے زیادہ تر زیاد  
 تھے، نہ شاہ عباس اور طہما سپ خناس۔

آیا یہی تسلیک ہے کہ جناب مرتضوی کو خالف و جبان اور آپ کی اولاد کو کذب مغضوب  
اخوان ٹھہرائیئے؟ حالانکہ یہ شجاعت کے منافی ہے۔ آیا یہی تسلیک ہے کہ تبعقید مجوس  
بے نگ و ناموس اعیاد شلشہ سوی العین احادیث کیجیے؟ حالانکہ خم غدیر میں کب جناب  
امیر فرم کو حضرت نے خلیفہ کیا؟ کہ جس پر عید غدیر مقرر ہوئی اور عید شجاع گرفت (گبرول) کا  
 فعل ہے کہ شہادتِ فاروقی مسٹن کر خوشی میں آئے؟ احمد بن اسحاق شیعی نے اسلام میں  
اس کو رواج دیا۔ مصائب النواصب میں لکھا ہے کہ علماء نے اس عید کے جواز کا فتنی  
نہیں دیا۔ خلافت نے پیش خود بسبیل خلاف تجویز کیا، اور عید نوروز (سلطین ایرانیہ)  
گبری، سیرت مجوسی فطرت نے بطور عید اس دن حشیں کیا، ان کی یادگار شیعیہ انتشار نے اسلام  
میں داخل کی اور حیلہ کیا کہ آج کے دن جناب مرتضوی سریریاً رائے خلافتِ مصطفوی  
ہوتے رہیمُ اللہُ عَلَیْہِ اَللّٰہُمَّ مَا لَیْسَ فِی هُنَّ عَلَیْہِ اَثَارٍ هُنْ یُعْرِی عَوْنَ.

تمسلک اور تحلف ایک علمی بحث عرض یہ مشتبہ نہادت خوارے ہے، بالجملہ گرلہ  
مازمان نے اس مقام میں تسلک اور تحلف کا ذکر کیا، ضرور ہے کہ تمسلکین اور مختلفین کا  
کچھ نشان دیا جاوے، پس اصحابِ دین اور اربابِ اعتقاد پر مخفی نہیں کہ تحلف خلاف تسلک  
ہے، اور احادیث ما مورہ تسلک کہ نجات و فلاح کی نسبت وارد ہیں، اذ انجلہ ایک حدیث  
تعلیم ہے کہ اِنَّ تَارِكَ تَيْكِيمَ الْشَّعْلَيْنِ مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا لَنْ تَنْهَلُوا إِيَّنْدُهُ  
أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنَ الْأَوْخِرِ كِتَابُ اللَّهِ وَ عِتْرَقِ اَهْلَ بَيْتِيْ؟ یعنی بخطاب امرت حضرت  
کا ارشاد ہے کہ "میں تم میں دو چیزوں کیاں بارہ چھوڑ جاتا ہوں کہ جب تک تم ان دونوں  
سے تسلک کرتے رہو گے ہرگز مگر اونہ نہ ہوگے۔ ایک ان دونوں میں بزرگ تر ہے  
دوسرے سے، قرآن خدا اور میرے اقریباً"

دوسری حدیث نجوم اصحابی کا لیجوم ریا پیغمراقتدا یعنی اہم تر میں دیرے  
اصحاب کا حال ستاروں کی طرح ہے ان میں جن کی اقتدار کرو گے راہ پاؤ گے،

تیسرا حدیث سفینہ کی مثل اہل بیتی فیکو مثل سفینت نوحؑ مَنْ رَكِبَهَا بَجَأَ وَمَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَا غَرَقَ (ترجمہ) "میرے گھروں کا حال کشی نوحؑ کا سا ہے کہ جس کشی میں سوار ہوا بنجات پائی، اور جس نے اس سے پیچھے پھری غرق ہوا۔

ایک نکتہ ملا یعقوب متنی افادہ فرماتے ہیں کہ ان دونوں حدیثوں میں جو صحابہؓ کو نجوم اور الہ بیت کو سفینہ ارشاد فرمایا اس میں یہ اشارہ ہے کہ شریعت کو صحابہؓ سے یکھتا چاہیے، اور طریقتِ الہ بیت سے۔ اس واسطے کہ خوبی دریائے حقیقت اور معرفت میں بدن محافظتِ شریعت اور طریقت کے محال ہے۔ جیسا سفر دریا بدن رکوب سفن اور اہتمام بہ نجوم متعدد ہے۔ پس دصول الی المطلوب جیسا تہا بدل مراعاتِ نجوم غیر متصور ہے ویسا ہی بغیر مراعات رکوب سفن بے اثر۔

شیعہ کے نزدیک قرآن غیر معہتر ہے | بیان اول کا یہ ہے کہ خلاف محققین قوم بتا سی ایعنی متعصبین مستوجب اللوم اکثر شیعہ زمان جیسا آپ اور آپ کے بھائی ہاپ قرآن موجود کو صحت اور کمال سے معتبر اور تحریکت لیسیں اور فی الجملہ تیز و تبدل سے محشی اسمجھتے ہیں، چنانچہ بارہہ ضیغمیہ میں فرماتے ہیں:-

"کہ چوں نظم قرآنی نظم عثمانی است، بر شیعیان احتجاج پاں نشاید، و فی موضع آخر منہا۔ علاوه آنکہ چوں نظم فُسُر آنی خلیقہ ثالث اند احتجاج بر اس بر شیعیان درست نبی قواند شد" انتہی بعارة المقصیدۃ الی جسارۃ۔

شیعہ اور حضرت عباسؓ اور بیان ثانی کا یہ ہے کہ اثنا عشر یہ بالخصوص حضرت عباسؓ اور ابن عباسؓ کو، کہ جناب رسالتؐ کے چھا اور چھا زاد بھائی میں بد کھتے، بد کھتے ہیں اس سبب کے کہ حضرت فاروق اور حضرت کلنثوم کی تزویج میں واسطہ ہوتے تھے۔ حالانکہ شوستری کی بجائے وغیرہ میں موجود ہے کہ حضرت خیر الناسؓ جناب عباسؓ کی غلطیت بجا لاتے تھے اور ان کے حق میں صنوڑ لائی فرماتے تھے۔

اسی طرح زبیر بن العوامؓ کو کہ مادر اقدس ان کی صفیہ رضویہ عمرہ مکرمہ ختاب مصطفویہ اور تقدیمیہ  
یہی خنگِ جبل میں شرکت کے سبب دشمن بتاتے ہیں حالانکہ کشف التمذیم میں مکثوف ہے کہ جب  
اس خنگ میں ابن حجر نورالعین نے آپ کو شربتِ شہادت پلا یا، حضرت امیر رضا کو مرزا وہ سنا یا  
کہ میں نے تیر سے بخواہ کو ٹھکانے لگایا، آپ نے فرمایا کہ مجھ کو خیر العباد سے یاد ہے کہ زبیر  
کا قاتل حبیبی ہے، غصتیں آیا اپنے قشیں آپ خبر سے دار بوار حبیب میں پہنچایا، حضرت امیر رضا  
تے فرمایا لَقَدْ صَدَقَ رَسُولُ اللَّهِ بِشَرِّ قَاتِلِ الْبْنَ صَفَيَّةَ يَا النَّارِ۔

بناتِ طیبات اور قرآن اسی طرح رقیۃؓ اور کلثومؓ کے حضرت کی بناتِ طیبات یہیں راجحہت تحقیق علاقہ روز جیت پیٹھا و بین سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کی عترت سے نکالتے ہیں چنانچہ احتجاق اللہ عیسیٰ ہے کہ ”رقیۃؓ کلثومؓ نے حضرتؐ کی دختر تھیں نہ لبین خدیجہؓ سے۔“

اور منبع الفاصلین میں ہے کہ "حضرت فاطمہؑ کے سوائے کوئی دختر اپ کی نہیں محساناً کہ  
قرآن میں بصیرتیہ صحیح ارشاد ہے یا آیہا النبی قل لَا إِذَا جَاءَكَ وَبَنَاتِكَ اور ظاہر ہے کہ قرآن  
میں جسیں ہے تو صحیح کا اطلاق تین سے کمتر پر درست نہیں۔ و معہذ ازاد المعاویہ میں ہے کہ اللہ ہم  
صلی علی رقیۃہ بنتیٰ نبیکَ وَ عَلٰی أُمِّ الْكُلُوبِ بُنْتِ نبیکَ  
اکثر اولاد حسین کو شیعہ نہیں مانتے | اسی طرح اکثر اولاد حسین کو نہیں مانتے اور امام

نہیں جانتے حسن بن حسن مثنی اور عبید اللہ محسن اور نفسِ زکیہ وغیرہ کو کہ حسنی میں کافر مرتد تھا  
یہیں - حالانکہ جائیں اخبار میں ہے **أَكْرِمُوا أُولَادِيٍّ وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُتَّ الْمُحَمَّدِ مَا تَعْلَى**  
**السُّنْنَةُ وَالْجُمَاعَةُ** "میری اولاد کو گرامی رکھو، اور جو مر ایمیری آل کی محبت پر افرادہ مرا  
سنت اور جماعت پر۔"

اور امام حسینؑ کی اولاد میں جعفر بن موسیٰ کاظمؑ اور عیصر بن علیؑ براہ رحمت امام عسکریؑ کو کذب باتاتے ہیں اور سلسلہ امامت کا تابا امام حسن عسکری پہنچاتے ہیں اور بعد جعفر یہ عیصر بن علیؑ کی امامت کے قاتل ہیں اور کہتے ہیں کہ امام عسکری لاولد تھے اور بعض

کہتے ہیں کہ آپ کے نتر زندام امام آخر الزمان یہیں کہ صغر سنی میں باپ کے روبرو دنات پائی۔ اور عصیوں نے حدِ بلوغ کو پہنچایا۔ فَأَخْتَلَفُوا فِيهِ فَقَالَ يَعْنَهُمْ مَاتَ فِي الصَّلَاةِ قَبْلَهُ وَقُتِلَ قُتْلَ وَقُتِلَ حَتَّىٰ غَارِبٌ مُسْتَظْهَرٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ آیہ تطہیر ازدواج مطہرات اور بیان شالت کا یہ ہے کہ اہل بیت حقیقی یعنی ازدواج مطہرا کے حق میں اُتری۔ بدلاً جن کے حق میں آیہ تطہیر اتنما میری دین اللہ لیڈھ ہب عنکو الرِّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَلِيَطْهِرِي كُو تطہیرا نازل ہوئی۔ جیسا ابن عباسؓ وغیرہ نے فرمایا اتنما اُنزِلَتْ فِي نِسَاءِ الْمُتَبَّتِ خصوصاً صدقیۃ و خصصہ کو راس سبب کہ ان کی زوجیت میں شخیںؓ کی فضیلت اور عظمت ثابت ہوتی ہے) اہل بیت مجازاً بھی نہیں جانتے، اور جو مجازاً داخل ہیں ان میں حقیقت کو صرف کرتے ہیں۔ حالانکہ شانِ نزول مذکور اور باق دسیاق اسی پرداں ہے کہ یہ آیہ ازدواج کے حق میں نازل ہوئی اس واسطے کہ ابتداءً یا نِسَاءُ الْمُتَبَّتِ لَسْتَنَ کَاحِدٌ مِنَ النِّسَاءِ سے لفظ و الحکمة تک ازدواج کی جانب خطاب ہے پس بدولِ القطاعِ کلام سابق اور افتتاحِ کلام لاحق درمیان ہیں اور کا حال مذکور ہوتا مخالف نص قرآنی ہے۔

اسی واسطے ترمذی وغیرہ میں آیا ہے کہ ہرگاہ اس آیت نے نزول پایا حضرت نے آل عباس کے حق میں دعا کی کہ آللہمَ هؤْلَاءِ أَهْلُ بَيْتِي فَادْهُبْ عَنْهُمُ الرِّجُسَ وَلِيَطْهِرُهُمْ تَطْهِيرًا۔ اُمّ سلمہؓ نے عرض کیا اَسْتُ بِأَهْلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ فرمایا آنستِ عَلَىٰ خَيْرٍ وَ آنستِ عَلَىٰ مَكَانِكَ «یعنی تو تو بطریق اولی بجا ٹھے خود اہل بیت ہے پس معلوم ہوا کہ یہ آیت ازدواج کے حق میں ہے خصوصاً اور اولاد کے حق میں عموماً۔ وَالاَوْعَادُ كی کیا جاتی تھی۔

شیعہ تمام صحابہ کو مرتد جانتے ہیں اور بیانِ رابع کا یہ ہے کہ یہ فرقہ با جمعہا تما می صحابہ کو کافر اور مرتد اعتقاد کرتا ہے۔ اَعْلَمُ الْاَشَادِ مَعْدُوِينَہم کس نے پر روایت امام

صادق لکھا کہ کَمَامَاتُ الْمُتَبَّیِّ ارْتَدَّتِ الصَّحَابَةَ كُلَّهُمْ إِلَّا أَرْبَعَةٌ قِنْهُمْ  
مِقْدَادٌ وَهُدَى نِيْفَةُ وَسَلِيمَانُ وَأَبُو اَذْرَةُ۔ حالانکہ جامع الاخبار میں ہے مَنْ سَبَّ  
اصْحَابِيْ فَقَدْ كَفَرَ۔ اور کتاب خصال میں زبانی امام صادق موجود ہے کہ کَانَ اَصْحَابُ رَسُولِ  
اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اُشْتَى عَشْرَ الْفَانِيَّةَ اَلَا فِي مِنَ الْمَدِيْنَةِ وَالْغَيْنَى مِنْ  
غَيْرِ الْمَدِيْنَةِ وَالْغَيْنَى مِنَ الْطَّلَقَاءِ لَعْرِيْقِهِمْ قَدَارِيْ وَلَا مُرِيْقِيْ وَلَا حُرُوفِيْ وَ  
لَا مُعَتَزِيْ وَلَا صَاحِبُ رَأْيِيْ وَكَانُوا يَبْكُونَ الْلَّيْلَ وَلَيَقُولُونَ اَقِبْضُ رُدْخَنَا قَبْلَ اَنْ  
تَأْكُلَ خُبْرَ الْحَمِيْرِ۔ جناب شیخین نے کہ افضل صحابہ اور یار غار سید الشفیلین میں ان کی عدو  
اور پیزاری کو عین عبادت جانتے ہیں، تا انکہ انھیں صنم قریش قرار دے کر دعاۓ صنمی  
قریش بنایا ہے اور اس کو دعاۓ قنوت خا ب مرتضوی بنایا ہے حالانکہ اخلاق الحق میں  
زبانی امام صادق ان کے حق میں موجود ہے هُمَا اَمَامَاتٍ عَادِلَاتٍ قَاسِطَانِ کَا تَاعِلَى  
الْحَقِّ وَمَا تَاعَلَىْ عَلَيْهِ قَعْلَيْهِ فَمَا رَحْمَةُ اللهِ يَوْمَ الْقِيَمَةِ۔

پس اب ان بیانات اربعہ سے کالنور علی قتل الجبال اتفاری حال ہوا کہ مختلف سفیدیوں میں  
وَآلِ رافضی میں عموماً اور طازمان مدعی تمسک خصوصاً کہ بغواۓ اَفْتَوِيْ مُنْوَنَ بَعْضُ الْكِتَبِ وَ  
مُكْفِرُوْنَ بَعْضُ - اکثرتر آن وعترت کے پیشتر اصحاب و اہل بیت حضرت کے ساتھ بعض  
اور کفران رکھتے ہیں، زاہل سنت کو بروائے لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ قِنْهُمْ ساران بزرگوار  
اربعہ کی نسبت ان کو محبت اور ایمان ہے عموماً اور خلقین کی نسبت خصوصاً۔ اور یہ خود ظاہر ہے  
 حاجت بیان نہیں رہی۔

بعض شبہات اور ان کا جواب اس مقام میں دو شبہات کہ اثناء عشر یہ کی سیر را ہیں۔  
ایک یہ کہ تمسک کل اہل بیت کی کیا حاجت، تمسک بعض بھی بسجات کے لیے کافی ہے کیونکہ اگر  
کشتی کے کسی کوئی نے پڑھی تو بھی فرقے ایمن ہے۔ دفعہ اس کا یہ ہے کہ اس شہرگام کیسانیہ  
محترمہ، زیدیہ، موسیہ وغیرہ فرقے کو مگراہ جاننا غلط ہوگا۔ کیونکہ ہر ایک نے کشمی کا ایک

کنج یا ہے۔ بلکہ تعین اثنا عشر شیعی بھی باطل ہوگی۔ پس بناءً علیہ تمام مذہب اثنا عشر یہ  
برہم ہوا۔

اور حل شبه یہ ہے کہ ایک کوئی میں یہ پھنسا اس وقت ناقع ہے کہ اور کسی کوئی میں رختہ نہ ہوا، اور  
ہرگاہ کسی کنج میں رختہ کیا بے شک غرق ہو گا۔ اور شیعہ کا کوئی فرد ایسا نہیں کہ ایک کنج میں یہ پھنسے اور  
دوسرے میں رختہ نہ ڈالے۔ ہاں اہل سنت ہر چند زدواجی میں مختلفہ میں آمد و شد رکھتے ہیں لہجہ  
ان کی کشتی کے کسی کنج میں رختہ نہیں۔

دوسرے یہ کہ جناب مجتہد مقام عداد الاسلام میں فرماتے ہیں کہ حدیث اقتدار محل ہے  
کیونکہ اس میں مذکور نہیں کہ کس چیز میں اقتدار شخصیں چاہئے۔ گمان کیا جاتا ہے کہ سببِ رشاد یہ  
ہو گا کہ کہیں تشریف لئے جاتے ہوں گے اور شخصیں تشریف پرے ہوں گے کسی نے پوچھا ہو گا کہ  
میں کس راہ سے آؤں، آپ نے فرمایا کہ شخصیں کے پچھے پچھے آؤ۔ مجھ کو پاؤ۔ اہل الفاظ پر یہ بات  
ظاہر ہے کہ جناب مجتہد باوصفت فہم دیکھا سوت کیا اچھا دکر ہے ہیں اور حکم بنی قصر اوہدم مصراً  
تمام تمسکاتِ قوم کی تاریخ دکوب بر باد کرو یا۔ ہائے اتنا بھی نسبت کہ یہ اجمال اگر منافی اقتدار  
شخصیں ہے تو وہ اجمال و احتمال کہ احادیث متواترہ مقبولہ قوم (مستوجب العذاب اللوم) میں  
لاستیماک تمسک اہل بیت کی نسبت دارد ہیں کیونکہ مجرّد اقتدار امامہ ہوں گے۔

باعتراف شیعہ پیدا ہے کہ حصولِ بحاجات کے لیے کوئی حدیث حدیث تقلیدن سے برداشت کر  
سکتے ہیں اس میں بھی وہ احتمال پیدا ہے کیونکہ اصلاً اس میں مذکور نہیں کہ کس چیز میں اُن کے  
ساتھ تمسک کرتا چاہئے، آیا محبت و اخلاص میں، یا ایسا ویرودی میں؟ پھر اس تقدیر پر بھی محمل  
ہے کہ آیا اصول میں تمسک چاہئے جیسا تو حید باری اور امامت الہمہ وغیرہ میں؟ یا قروع میں جیسا  
عین نماز میں خصیوں یا تضییب سے کھیلنے، یا فرج کا بوسہ لینے میں یا دخول فی الدرب وغیرہ میں؟

بعدہ اس میں کلام ہے کہ جیسیں اہل بیت مراد ہیں؟ یا لبعن؟ و بر تقدیر اقل حصہ اثنا عشر باطل  
ہے اور بر تقدیر شافعی ترجیح بلا مردح مرجوح لازم، معنہذا احادیث کے بلطف طریق سلوک الحوق کشتی

دریا و بیابان سحر امر وی ہیں، ان میں بھی یہی احتمال ہوگا کہ کسی نے پوچھا ہوگا کہ فلاں شہر میں کیمپ  
کر رکھوپی، اور اشناز راہ میں دیباۓ ناپید آن را در صحرائے و شوار گزار واقع یہی حضرت نے  
نہ رہا یا کہ علی بن ابی طالبؑ کے ہمراہ جانا چاہیے کہ نشیب قزاد میدانوں کا جانے اور عمق  
دریا کا پوچھانے ہوتے ہیں۔ الیغیرہ لکھ من الاحتمالات، ایں گلِ دیگر شکفت، فاختم ولائم من الغافلین  
اب اہل انصاف انہوں نے انصاف دایہان بلا اعتساف و بھیں کہ مختلف یا متسلک  
سفیہۃ عترت وآل اہل سنت ہیں، یا شیوه ضال؟ (برطے بول کا سر پنجا) ان بعد ملازماں اپنی بہت  
دھرمی سے اگر بازہ نہ آئیں اور اپنے کو متسلک بنائیں، اسی بات کے مصدق ہوں گے کہ جو لا ہے  
کو مومن اور صدقہ خور کو مصلی اور حبیشی کو سیدی، سخاست کش کو حلال خود کہتے ہیں مشرکین  
مگر اپنے آپ کو تابع ملت ابراہیمی جانتے تھے اور مسلمانوں کو صابی، اور یہود و نصاریٰ  
اپنے آپ کو موسوی علیسیوی بتاتے تھے۔ اور عبد اللہ بن سلام اور سخاشی کربے دین منسوی، لیکن  
سوائے ذلت درسوائی کیا حاصل، نام کسی کا لینا اور خلاف اس کے کرنا فُل دنیا، کمال و قات  
و بیحیائی ہے۔ وَادْلُهُ الْهَادِیُّ -



# خاتم کتب

الحمد لله رب رسالہ "هدایۃ الشیعہ" باختصار تمام آنام کو پیچا، اب سائل مدینی  
خصوصاً اور سب شیعہ عموماً اس کو بنظر انصاف دیکھ کر اپنا محل الجواہر بناویں، اور اپنی غلوت  
کو جبوڑہ کرہ ہدایت پر آویں، تا قیامت کو خزانِ مذابح سے بحاثت پاؤں ورنہ اس دن گز  
کچھ تقدیر آباد و اجداد کا رگہ نہ ہوگی ۔

ہمارا کام کہ دنیا ہے یارو!

اب آگے چاہو تم مانو تہ مانو!

وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدِ رَوْاْلِهِ وَأَصْحَابِهِ  
آجْمَعِينَ

مُهَمَّتْ دَسْكُوكْ

# آیات پیشات کامل جلد حصہ دو رونگڑی علیہ ایضاً میشن

از - نواب محسن الملک سید محمد علی خاں

تر دید شیعہ میں وہ غلطیم اور مشهور کتاب جس نے ایک انقلاب پیدا کر دیا اور ہر اردو ناون کے شکر ک و شبہات کو ختم کر دیا، اس کتاب کے فاضل مصنف ابتداء سے خود شیعہ مذہب کے بڑے عالم تھے بعد میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو بدایت فرمائی اور آپ نے شیعہ مذہب کے تاب ہو کر غلطیم کتاب تصنیف فرمائی اس کتاب کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں خود شیعہ مذہب کی کتابوں اور ان کے علماء کے اقوال سے ہی ان کا بطلان کیا کیا گیا ہے۔ اس کے باوجود طرز تحریر نہایت ناصحافت اور سمجھیدہ اختیار کیا گیا ہے۔ صفر در پے ہر شخص تعصیت ہے ہٹ کر اس کتاب کا مطالعہ کرے۔ یہ کتاب عرصہ ساٹھ سال سے نایاب تھی اب تکمیل تیار ہے۔ سائز  $\frac{26}{20 \times 26}$  کل صفحات : ...

سفید کاغذ۔ قیمت جلد اول : - / ۲۸ جلد دوم : - / ۲۸ کامل سیٹ : - / ۹۶ روپے

## تاریخ مذہب شیعہ

حسب ایما و پستد فرمودہ : مولانا عبد الشکور رضا فاروقی لکھنؤی

اس کتاب میں شیعہ مذہب کی پوری تاریخ بیان کی گئی ہے اور مشہور منافق ابن ساجودہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تھا اور جو مذہب شیعہ کا بانی ہے اس کے مفصل حالات لکھے گئے ہیں کہ یہ منافق کس طرح از راہ نفاق مسلمانوں میں گھس کر مسلمانوں میں انتشار و افتراق پیدا کرنے میں کامیاب ہو گیا جس کی وجہ سے آج تک مسلمان شیعہ دینی گروہوں میں بڑے ہوئے ہیں بتلایشان حق کے لیے سبترین کتاب سائز  $\frac{30}{20 \times 30}$  صفحات ۰۴ ملکی طباعت سفید کاغذ۔

بکس بورڈ جلد قیمت ۵۰ / ۱۶ روپے

دارالاشاعت - مقابل مولوی مسافر خانہ - کراچی

# مستند اسلامی کتابیں

- أرواح ثلاثہ (حکایات اولیا) مولانا اشرف علی = ۳۷/-  
آیات بینیات، تحقیق الملک (ترجمہ شیعہ) جلد = ۹۹/-  
تحفہ اثناء عشر سیارہ اردو، شاہ عبدالعزیز (ترجمہ شیعہ) جلد = ۱۲۰/-  
تاریخ ارض القرآن، سید سلمان ندوی جلد = ۵۱/-  
تاریخ فقرہ اسلامی اردو، شیخ محمد حضرتی جلد = ۶۹/-  
تذکرہ غوثیہ، سید غوث علی شاہ قلندر جلد = ۴۹/-  
تذکرہ مجدد الف ثانی، مولانا محمد منظور عثمانی = ۵۱/-  
عیا نیت کیا ہے؟ مولانا محمد عثمانی = ۴۲/-  
مسلمانوں کا نظمِ علکت، داکٹر حسن براہم حسن جلد = ۵۸/-  
لطائف علمیہ ترجمہ کتابِ الاذکیا، ابن جوزی = ۱/-  
کلیاتِ امدادیہ، حاجی امداد اللہ جہاں جعفری = ۵۹/-  
المتحبد عربی اردو، جامع لغات جلد = ۱۳۲/-  
المجمع اردو عربی " " " = ۸۸/-  
بیانِ لسان عربی اردو مستند لغات جلد = ۸۸/-  
قاموس القرآن (ذکل قرآنی لغات) " = ۸۸/-  
چامع اللغات (اردو کی مستند لغات) " = ۵۶/-  
شمس المعارف (تعویذات) ابن علی بوی جلد = ۸۱/-  
اصلی حواہ خمر کامل (تعویذات) " = ۴۰/-  
بیاض لیعقوبی (تعویذات) مولانا محمد لیعقوب = ۵۹/-  
علج الغریب، حکیم غلام امام = ۳۰/-  
بیماریوں کا گھریلو علاج، طبیب ام الفضل = ۲۱/-

# بہترین اسلامی کتابیں

- قصص القرآن مولانا محمد حفظ الرحمن ۲ جلد = ۲۲۸/-  
منظارِ حق جدید (شرح مشکوہ اردو) ۵ جلد = ۴۰/-  
معارف الحدیث - مولانا محمد منظور عثمانی، جلد = ۲۲۰/-  
تجھیر صدیح بخاری مترجم عربی اردو کامل جلد = ۱۶/-  
شرح حسن حسین مترجم مولانا محمد عاشق الہی = ۶۹/-  
شرح الرعین، امام نووی " " " جلد = ۳۳/-  
حجۃ الشدابالغدار، شاہ ولی اللہ دہلوی جلد = ۸۱/-  
بہشتی زریور مدل مکمل مولانا اشرف علی = ۱۱۴/-  
فتاویٰ دارالعلوم دیوبند، مفتی محمد شفیع ۲ جلد = ۲۰/-  
علم الفقہ کامل مولانا عبد الشکور لکھنواری = ۸۱/-  
عقائد علمائے دیوبند و حسام الحرمین جلد = ۵۱/-  
احیاء العلوم اردو، امام محمد غزالی ۳ جلد = ۲۴۶/-  
یکمیائے سعادت اردو " " " جلد = ۸۱/-  
مجالیسُ الابرار، اردو، شیخ احمد رودی جلد = ۱۰۷/-  
مجالیسِ حکیم الامم مفتی محمد شفیع = ۵۹/-  
مون کے ماہ و سال اردو، شیخ عبدالحق دہلوی جلد = ۴۰/-  
اسلام کا نظامِ مساجد، مولانا ناظف الدین جلد = ۳۳/-  
اسلام کا نظامِ عفت و عصمت " " " = ۳۹/-  
اسلام کا نظامِ اراضی و عشر و خراج، مفتی محمد شفیع = ۵۱/-  
علمی کشکول منتخب مضامین " " " = ۵۱/-  
احکامِ اسلام عقل کی نظر میں، مولانا اشرف علی = ۵۱/-

**دارالاشاعت مقابل مولوی مسافرخانہ کراچی**

مکمل نہرست کتب مقتطف طلب فرمائیں